
Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 I 

GLOBAL THEATER N. 1-2024 
 

Una mappa per i lettori. A volte tornano, Global Theater 
Per cominciare… 
1.Global Theater: «ho smesso di copiare», Antonio Maria Baggio 

Focus: al cuore del Libano 
2.Con la polvere del tuo popolo, Vanessa Breidy 
3.Beyrouth Sit’ el Dunia_FR, Miriam Mehanna 
4.Beyrouth Sit’ el Dunia_IT, Miriam Mehanna 
5.Beirut. 30 giorni dopo, Michelle Moubarak 

6.Uno sguardo più da vicino a ciò che sta 
accadendo in Libano, Vanessa Breidy 

Internazionale 
7.Venezuela - nuevo blog Fraternidad: el 
principio olvidado, Carolina Ternauska 
8.Memoria storica e riconciliazione: due 
esigenze inconciliabili? Italia-Slovenia, Fabio 
Rossi 

Protagonisti del sociale 
9.A ética da pandemia, Ana Paula Baptistão 
10.La morte di Willy, Sara Felli 

Le grandi sfide 
11.Africani in mare, Antonio Maria Baggio 
12.La fraternità di Morin, Fabio Rossi 

Scienze umane  
13.Medico e paziente: un gioco di sguardi, 
Fabio Frisone 
14.Lo spazio del Covid-19: una prospettiva 
antropologica, Feliciano Tosetto 
15.I risvolti emotivi dei principi politici,  
Fabio Frisone 
 
 
 

Foto: R. M. B., Lonely Flight, 2022 (for T. Weber Foundation). 
 
Global Theater N. 1-2024. Multilingual Edition. December 31, 2024. 
(Riedizione del primo fascicolo pubblicato il 31 dicembre 2020). 
Indirizzo web: https://www.fondazioneweber.org/   
Quadrimestrale. Registrazione al Tribunale di Firenze N. 6133 del 15 febbraio 2021. 
Direttore responsabile: Antonio Maria Baggio 
Redazione: Ana Paula Baptistão, Vanessa Breidy, Fabio Frisone, Michelle Moubarak, 
Feliciano Tosetto.  
Direzione e Redazione: Istituto Universitario Sophia, Via san Vito, 28 - Loppiano, Figline e 
Incisa Valdarno 50064 (Firenze) Italia. 
English Edition: https://www.phr-sophia.org 

https://www.fondazioneweber.org/
https://www.phr-sophia.org/


Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 II 

UNA MAPPA PER I LETTORI 

A volte tornano 
Global Theater, 31 dicembre 20241 

Il Global Theater riprende le pubblicazioni dopo una pausa prolungata, con alcune 
novità. Avevamo cominciato la pubblicazione degli articoli nell’estate del 2020, 
inserendoli nel sito web a flusso continuo mano a mano che venivano scritti da 
Autrici e Autori, e licenziati dalla Redazione. Sottolineo il ruolo della Redazione – 
composta prevalentemente da ex studenti della Laurea Magistrale o da dottorandi 
dell’Istituto Universitario Sophia, oggi giovani professionisti - perché il lavoro che vi 
si svolse, l’incontro tra le differenze, il dialogo e la formazione reciproca che 
vivevamo nel rivedere e approfondire insieme tutti gli articoli, furono l’aspetto più 
interessante e promettente di quella fase. Alla fine del 2020 pubblicammo il primo 
fascicolo, nell’aprile 2021 il secondo.  

 

 
La Mappa del Malandrino. Photo Source: https://ilovehogwarts.com/ 

Successivamente, mentre preparavamo nuovi numeri della Rivista, si presentarono 
rilevanti difficoltà relative all’utilizzo del sito web dove era collocato il Global 
Theater, che divenne indisponibile. La situazione si trascinò a lungo, finché fu 
chiaro che era necessario ricominciare in un modo nuovo. Eccoci dunque ad oggi, 
con una nuova serie del Global Theater ed altre novità che vanno spiegate.  

Il confronto con collaboratori di diverse nazionalità ci ha portato alla decisione di 
distinguere due edizioni della Rivista, una che continua a pubblicare articoli in varie 
lingue, l’altra esclusivamente in inglese.  

 
1 Aggiornato il 31 agosto 2025. 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 III 

L’edizione multilingue viene ospitata nel rinnovato sito della Fondazione Toni 
Weber (FTW): https://www.fondazioneweber.org/  e debutta con il presente 
fascicolo, N.1-2024, del 31 dicembre 2024. Questo fascicolo e il successivo (N.2-
2025, del 30 aprile 2025) rieditano  gli articoli pubblicati nei primi due fascicoli del 
2020 e 2021, non più disponibili. Il fascicolo N. 3-2025 del 31 agosto 2025, raccoglie 
articoli che non fu possibile pubblicare, scritti tra il 2021 e il 2023. Dal primo 
settembre 2025 il Global Theater comincia la pubblicazione di articoli nuovi, che 
comporranno il fascicolo N.4 del 31 dicembre 2025.  

L’edizione in lingua inglese è ospitata nel nuovo sito web del “Center for Research 
in Politics and Human Rights” (PHR): https://phr-sophia.org/ Essa inizia con il 
fascicolo N. 1-2025 del 31 agosto 2025, che recupera gli articoli pubblicati in 
inglese nei primi due fascicoli del 2020  e del 2021 e altri articoli scritti tra il 2021 e 
il 2023. Dal primo settembre 2025 vengono inseriti gli articoli nuovi. 

Si tratta in effetti di due edizioni della stessa rivista. Si può passare facilmente 
dall’una all’altra attraverso i link che collegano i due siti web. 

Con la pubblicazione di questi fascicoli nelle due edizioni si conclude il recupero 
del lavoro realizzato nella prima serie del Global Theater. Abbiamo pensato che 
questa operazione fosse un atto dovuto: tutti i collaboratori devono sapere che il 
loro impegno viene rispettato e custodito nel tempo. Il lavoro di preparazione della 
maggior parte degli articoli dei primi tre fascicoli fu svolto dalla Redazione originaria 
del Global Theater, che dunque vi viene menzionata come tale. Ringrazio le 
Redattrici e i Redattori. 

 

https://www.fondazioneweber.org/
https://phr-sophia.org/


Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 1 

EDITORIALE 

Global Theater: «Ho smesso di copiare» 
Antonio Maria Baggio*, 31 dicembre 2020 

 

 
Londra al tempo di Barthleby 

L’avvocato, racconta Herman Melville, esercitava la carica di “Master in Chancery”, 
occupandosi di cause riguardanti questioni di diritto privato. Nel suo ufficio a Wall Street  
dava lavoro a due impiegati:  

«In primis: io sono uno che, dalla giovinezza in avanti, è stato profondamente 
convinto che il modo più comodo di vivere sia anche il migliore. Pertanto, pur 
esercitando una professione proverbialmente energica e agitata, a volte persino 
turbolenta, non ho mai lasciato che nulla di ciò turbasse la mia pace. Sono uno di 
quegli avvocati senza ambizioni che non hanno mai perorato una causa davanti a 
una giuria, o in alcun modo attirato su di sé il plauso del pubblico, e che invece, nella 
tranquillità distaccata di un ritiro confortevole, fanno confortevoli affari fra i 
contratti, le ipoteche e gli atti dei benestanti. Tutti quelli che mi conoscono mi 
considerano un uomo eminentemente sicuro»2. 

Un nuovo assunto, un giovane di nome Bartleby, cambia le cose. Dopo un periodo di 
impegno indefesso, di adesione senza riserve al lavoro di copiatura, Bartleby si rifiuta di 
partecipare al controllo di un testo: «Preferisco di no»; ma rimane disponibile per copiare 
i documenti. Il rifiuto è gentile e distaccato, pronunciato come un dato di fatto 

 
2 Melville, H. (2019). Bartleby lo scrivano: e altri racconti di terraferma. Milano: Mondadori. 
Edizione del Kindle, 61. 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 2 

ineluttabile. L’avvocato percepisce qualche cosa, in Bartleby, che gli impedisce di 
licenziarlo.  

Bartleby in effetti manda all’aria le sue certezze. L’avvocato era abituato a muoversi in 
un terreno sicuro, osservatore distaccato delle vite degli altri, che egli faceva scorrere 
all’interno di binari precisi: orari di lavoro, procedure stabilite, convenzioni consolidate, 
regole che eliminano ogni incertezza. Bartleby le infrange, mette a rischio l’ordine 
stabilito dall’avvocato che arriva a compiere un passo per lui nuovo: si costringe a 
interrogarsi per cercare di capire la logica dell’altro. Da osservatore, diventa partecipe, 
perché Bartleby è una presenza, è dentro il territorio dell’avvocato, ma osserva regole 
proprie.  

E l’avvocato ne è attirato. Una domenica si reca per caso in ufficio e vi trova Bartleby, 
scopre che questi ne aveva fatto, segretamente, la propria abitazione. Lo vede quasi 
svestito, indifeso, e gli si apre un orizzonte:  

«Subito allora mi colpì il pensiero: “Che pietosa solitudine e mancanza di amicizie è 
qui rivelata! La sua povertà è grande, ma la sua solitudine, quanto è orribile! Pensaci” 
[…] Per la prima volta nella mia vita mi prese una malinconia schiacciante e 
bruciante. Prima non avevo mai provato altro che una tristezza non priva di dolcezza. 
Il legame della comune umanità mi traeva ora irresistibilmente all’abbattimento. 
Una malinconia fraterna, poiché tanto io che Bartleby eravamo figli di Adamo»3. 

Da quel momento l’avvocato cerca di avvicinarsi a Bartleby, di ricondurlo, 
rispettosamente, alle regole:  

«Bartleby, non preoccupatevi dunque di rivelare le vostre vicende, ma lasciate che 
io vi preghi, da amico, di attenervi per quanto potete agli usi di questo ufficio. Ditemi 
ora che domani o dopodomani collaborerete a controllare le copie. Insomma, ditemi 
ora che fra un giorno o due comincerete a essere un poco ragionevole. Ditemelo, 
Bartleby»; ed ecco la risposta: «Per il presente preferirei non essere un poco 
ragionevole»4.  

Le risposte di Bartleby fanno irrompere nell’ufficio una parola mai udita prima, come 
osserva uno dei vecchi impiegati: «Intendete “preferire”? Sì, strana parola. Per parte mia 
non l’adopero mai»5. Bartleby introduce l’inquietudine della scelta. E, poco dopo, 
rinuncia del tutto a scrivere e annuncia la sua ultima posizione: «Ho smesso di copiare». 

L’avvocato aveva assunto i suoi impiegati perché voleva moltiplicare le proprie mani: 
aveva bisogno di avere dei “doppi” di se stesso, che copiassero quello che egli aveva 
scritto. Li osservava, li valutava in base alla loro capacità di spersonalizzarsi, di copiare, 
di essere come lui. E gli impiegati accettavano di indossare quella maschera. 

Bartleby ci spiega che deve venire il momento in cui smettiamo di copiare e tiriamo fuori, 
da noi stessi e dagli altri, quel che siamo veramente.  Rinuncia a copiare. Ma così 
facendo rinuncia alla “parte” sicura che gli era stata assegnata nel teatro dell’esistenza, 
getta lo scompiglio nell’ordine stabilito. L’avvocato, per parte sua, ne beneficia, perché 
il giovane gli apre un orizzonte che egli non conosceva: fraternità, comune umanità. Le 

 
3 Ivi, 81. 
4 Ivi, 85. 
5 Ivi, 87. 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 3 

sue certezze vacillano, spiega Romano Guardini, entra in un terreno oscuro e 
sconosciuto:  

«Malinconia vuol dire connessione con l’oscuro fondo dell’essere – e “oscuro”, in 
questa accezione, non comporta senso peggiorativo. Non significa contrasto con la 
luce, la quale è bella ed è buona. Non significa “tenebra”, significa il vivo 
controvalore della luce. La tenebra è cattiva, essendo qualcosa di negativo.  
L’oscurità, invece, appartiene alla luce: tutte e due, riunite, costituiscono il mistero 
di ciò che è essenziale. Verso l’oscurità tende la malinconia, ben sapendo che dal 
seno di lei le sorgeranno innanzi le figure luminose del presente»6.  

La persona malinconica può dunque entrare in una relazione più intima e misteriosa con 
la realtà: 

«Proprio l’uomo malinconico è più profondamente in rapporto con la pienezza 
dell’esistenza. Splendono chiari, a lui, i colori del mondo; a lui risuona con dolcezza 
più intima la musica interiore. Lui, e lui solo, avverte in pieno la violenza delle forme 
viventi. Dall’essere del malinconico sbocca e trabocca a fiotti la vita; a lui come a 
nessuno è dato di esperimentare la sfrenatezza dell’intera esistenza.  
«Sempre, credo io, connessa con la bontà. Connessa con il desiderio che la vita si 
svolga secondo la bontà e la gentilezza, e sia benefica per gli altri.  
«Non so credere che l’uomo realmente malinconico possa, da natura, essere duro. 
Troppo è lui stesso imparentato con la sofferenza»7. 

È per questa ragione che la “malinconia fraterna” permette all’avvocato di condividere, 
in qualche misura, la condizione umana di Bartleby, gli fa provare un sentimento che lo 
spinge a compiere buone azioni nei suoi confronti. Ma l’avvocato non condivide fino in 
fondo, non rinuncia alla propria “parte”. 

Bartleby invece abbandona il ruolo nella scena dell’avvocato, senza avere alternative. 
Abbandona la maschera, senza ancora conoscere il proprio volto. A volte può essere 
necessario, egli ci insegna, privarsi di ciò che già si sa essere falso, senza ancora avere 
incontrato il vero. È lo stesso antico insegnamento di Socrate. Una volta che ha 
rinunciato alla mediazione della maschera Bartleby, agli occhi degli altri, diviene 
irriconoscibile, irraggiungibile: rimane solo e si lascia morire. 

Guardini descrive uno dei “viventi confini” nei quali la persona vive: 

«Tutto ciò vuol dire che il significato dell’uomo sta nell’essere un vivente confine, e 
nel prendere sopra di sé questa vita di confine, e portarla sino in fondo. Con ciò egli 
sta radicato nella realtà; è libero dagli incantamenti di una falsa, immediata unità 
con Dio, quanto dall’immedesimazione immediata con la natura. È una voragine, 
uno iato aperto in entrambe le direzioni»8 

 Ma c’è un altro vivente confine che svela  una analoga voragine aperta a due direzioni,  
quella che guarda da me verso l’altro e quella che guarda dall’altro verso di me, come 
Barthleby e l’avvocato ci mostrano: il vivente confine tra gli esseri umani. Simone Weil 
ha scritto: «Ogni essere grida in silenzio per essere letto altrimenti»9. 

 
6 Guardini, R. (1993). Ritratto della malinconia. Brescia: Morcelliana, 59. 
7 Ivi, 60-61. 
8 Ivi, 78. 
9 Weil, S. (1982). Quaderni. I. Milano: Adelphi Edizioni, 258. 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 4 

Questa è l’opportunità che il Global Theater vuole cogliere. Quella di entrare nella 
fraternità, di abbandonare la propria parte per riconosce l’altra persona come sorella, 
come fratello, e trarne le conseguenze: nessuno deve copiare, ciascuno è originale e 
unico. La malinconia ci aiuta a entrare nella voragine, ma solo la fraternità la illumina. La 
fraternità non si accontenta della condivisione malinconica di ciò che, come esseri 
umani, abbiamo in comune; essa richiede la scelta soggettiva di abbandonare la “parte”, 
la finzione, e di raggiungere l’altra persona dove la vita l’ha esposta. La fraternità ci pone 
nel “luogo”, fuori di noi, dove si può vedere l’altro “altrimenti”. 

La fraternità cosciente e voluta è il vero amore, è la realtà: il volto oltre la maschera. 

 

Bibliografia 

Guardini, R. (1993). Ritratto della malinconia. Brescia: Morcelliana. 
Melville, H. (2019). Bartleby lo scrivano: e altri racconti di terraferma. Milano: Mondadori.  
Weil, S. (1982). Quaderni. I. Milano: Adelphi Edizioni. 
 
*Antonio Maria Baggio. Professore ordinario di Filosofia politica nell’Istituto Universitario Sophia. 
  



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 5 

Con la polvere del tuo popolo. 
Vanessa Breidy*, 8 agosto 2020 

 

 

Siamo stati noi. Siamo stati noi a 
distruggerti. Siamo stati noi a  
distruggerci. Siamo tutti morti noi e te. Sì 
morti. 

Quanto sei stata bella, amore mio. Quanto 
sei stata desiderata, amata 
con tutti i tuoi difetti attraenti, irresistibili. 
Quanto sei stata io, noi. 

Tu, Beirut, la più bella città per ragioni non 
sempre visibili agli occhi vecchi dei tuoi figli. 

Ti abbiamo trattata male. Non siamo stati 
degni della tua grandezza, del tuo 
messaggio, della nostra vocazione. 

Abbiamo perso la strada. Ti abbiamo perso 
per strada. Ci scusiamo. 

 

Sai, forse sei stata tu ad esplodere, ad esploderci. Forse sei stata tu la kamikaze. Non 
ce la facevi più. Ci hai suicidato. 

Beirut, dobbiamo risorgere dalla morte. L’abbiamo sempre fatto. Mia nonna mi ha 
sempre detto che Beirut si è distrutta e ricostruita sette volte nella storia. Accetta di 
risorgere ancora una volta per favore. 

Con la polvere dei Beirutini morti ti ricostruiremo. Con i loro sogni, le loro speranze, le 
loro difficoltà, le loro paure, la loro bellezza. 

Tutto risorgerà più realizzato. Cambieremo, Beirut. Ti giuriamo. 

Risorgi bella mia. Ci faremo una città che come un seno raccoglie tutti e li fa sempre 
nascere e rinascere. 

Ti vogliamo tanto bene. 

 

*Vanessa Breidy. Avvocato, ricercatrice sulle realtà interreligiose e la politica. 
Dottoranda per il doppio titolo presso l’Istituto Universitario Sophia e il PISAI – 
Pontificio Istituto per gli studi Arabi e Islamici.    

 
  



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 6 

 

Beyrouth Sit' el Dunia. 
Myriam Mehanna*, 9 agosto 2020 

 

Très chers, 

J'ai été à Beyrouth le 6 Août, 2 jours après la "catastrophe". 

J'ai aidé mes cousines qui ont 
eu des dégâts graves dans 
leurs maison, magasin et 
bureaux... J'ai ensuite fait un 
tour en ville à pieds... À 
Gemmayze et à Mar Mikhael, 
cœur vibrant de la ville, où cent 
fois j'ai retrouvé quelqu'un 
pour un verre, cent fois 
travaillé dans un café, cent fois 
été pour une réunion politique, 
cent fois échappé à une 
manifestation violente. Où j'ai 
vécu avec certains d'entre 
vous à la maison du 
Mouvement Gen. J'ai  

Photo Courtesy: Myriam Mehanna 

marché dans Sursock, très 
beau quartier caché entre les 

arbres. À Beyrouth, pas une maison, pas un immeuble, pas un magasin n'a été épargné... 
Les dégâts matériels sont ceux produits par une bombe "semi-nucléaire"... J'ai inventé 
ce concept pour pouvoir expliquer.... Beyrouth a connu des milliers de déflagrations, 
bombardements, explosions, mais jamais une chose pareille. En 30 secondes toute la 
ville a été touchée. C'est notre Hiroshima disent certains... C'est peut-être exagéré, mais 
il nous semble que ce soit ainsi. 

Beyrouth est sans vitres. Il n'y en a plus une en place. Des tonnes de vitres dans les rues. 
Le son du verre balayé est très particulier et raisonne dans les maisons voisines et dans 
toute la ville. 

Beyrouth a perdu nombreuses de ses maisons libanaises traditionnelles. Encore une 
partie de son patrimoine qui avait réussi à survivre la guerre civile, et les entrepreneurs 
des Seigneurs de guerre convertis en politiciens.  

J'ai travaillé 6 heures pour enlever le verre et les décombres d'une maison. D'une cuisine 
en fait, jadis espace de rencontres familiales, espace de travail en attendant la réunion 
dans le café d'à côté, de préparation de bannières pour les manifestations. J'ai enlevé 
des décombres tombés dans des bocaux de pâtes et de lentilles... 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 7 

Je n'arrive pas à réaliser ce qui s'étend devant mes yeux. L'échelle de la destruction. 
Cependant, Beyrouth est complètement abandonnée. Il n’y a pas une personne en 
uniforme qui ramasse les décombres, ou qui garantit la sécurité des personnes qui 
travaillent, qui examine l’état des immeubles, s’ils sont sûrs ou sur le point de tomber. 
Beyrouth est complètement abandonnée à l’extraordinaire réseau de la société civile qui 
fait tout, pense à tout, coordonne tout. Mais ce n’est pas normal, nous sommes des 
champions de résilience. Mais ce n’est pas normal. Notre génie individuel ne réussit pas 
à se concrétiser en un projet d’État. Notre intelligence collective est sans doute très 
fragile. Nous sommes surtout des identités fragmentées. Et nous avons besoin d’un État. 
La faillite économique nous l’a mis devant les yeux. Clairement. Et maintenant ceci…. 
Communautés religieuses-entités politiques tribales. Système périmé. 

Je suis contente d’avoir vu ma Beyrouth, de n’avoir pas attendu plus longtemps pour la 
voir… blessée comme jamais. Mais toujours aussi belle. Je suis contente de m’être 
sentie utile. 

Je retourne à la maison, j’embrasse mon fils. Mon esprit est absent, mais je lui donne le 
bain, raconte l’histoire que nous avons inventée ensemble de M. le Merle, et puis je 
l’endors.  

Et commence la prise de conscience. La Beyrouth que j’ai connue n’est plus. Elle était 
déjà en train de se transformer profondément sous le coup de la faillite économique, 
mais désormais ses blessures cachées sont visibles. Et je pleure, et je suis au plus bas… 
Et puis je réussis à me lever du lit pour préparer des articles et du matériel de 
communication pour ma ville. 

Je vous embrasse, de Beyrouth Sit’ el Dunia. 

 

Miriam Mehanna*. PhD en Droit privé. Avocat et chercheur. 

 

  



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 8 

Beirut Sit' el Dunia. La Signora del mondo. 
Myriam Mehanna*, 9 agosto 2020 

 

Carissimi.  
Sono stata a Beirut il 6 agosto, 2 giorni dopo la "catastrofe". 
 

Ho aiutato le mie cugine che 
hanno avuto danni gravi in 
case, negozi e uffici loro... Poi 
ho fatto un giro in città a piedi... 
in Gemmayze e Mar Mikhael, il 
cuore vibrante della città dove 
ho incontrato qualcuno per un 
drink cento volte, ho lavorato 
in un caffè cento volte, dove 
sono stata per incontri politici 
cento volte, dove sono 
scappata a manifestazioni 
violente cento volte. Dove ho 
vissuto con alcuni di voi nella 
casa del Movimento  

Photo Courtesy: Myriam Mehanna 

Gen. Ho camminato a Sursock 
bellissimo quartiere nascosto 
fra gli alberi. A Beirut non c'è 

più una casa, un palazzo, un negozio, che non sia stato colpito.... I danni materiali sono 
quelli di una bomba "semi-nucleare"... ho inventato il concetto per spiegare... Beirut ha 
conosciuto migliaia di deflagrazioni, di bombardamenti, di esplosioni, ma mai una cosa 
così. In 30 secondi tutta la città è stata colpita. È la nostra Hiroshima dicono alcuni... è 
forse esagerato ma ci sembra così.  

Beirut è senza vetri. Non ce n’è più uno al suo posto. Tonnellate di vetro nelle strade. C'è 
un suono molto particolare del vetro spazzato, e risuona nelle case vicine e in tutta la 
città.  

Beirut ha perso moltissime delle sue case libanesi tradizionali. Ancora, una parte del suo 
patrimonio che aveva riuscito a sopravvivere alla guerra civile, e agli imprenditori dei 
Signori della guerra convertiti in politici.   

Ho lavorato per 6 ore a togliere vetro e rottami da una casa. Una cucina in effetti. Una 
volta spazio di incontri in famiglia, posto di lavoro aspettando una riunione nel caffè là 
dietro, di preparazione di scritte per una manifestazione. Ho tolto rottami caduti in 
barattoli di pasta, di lenticchie... 

Non mi rendo conto di quello che c'è davanti a miei occhi. La scala della distruzione. 
Però Beirut è completamente abbandonata. Non c'è una persona in uniforme che 
rimuova i rottami, o che garantisca la sicurezza della gente che lavora, che esamini lo 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 9 

stato di palazzi e case, se è sicura o sta per cadere. Beirut è completamente 
abbandonata alla straordinaria rete della società civile che fa tutto, pensa a tutto, 
coordina tutto. Ma non è normale, siamo campioni di resilienza. Ma non è normale. Il 
nostro genio individuale non riesce a concretizzarsi in un progetto di Stato. La nostra 
intelligenza collettiva dev'essere molto fragile. Siamo soprattutto identità frammentate. 
E c'è bisogno da uno Stato. Il fallimento economico ce l'ha messo davanti agli occhi. 
Chiaro. E adesso questo... Comunità religiose - entità politiche tribali. Sistema scaduto. 

Sono contenta di aver visto la mia Beirut, di non aver aspettato più a lungo per vederla... 
ferita come mai. Ma sempre così bella. Sono contenta di essermi sentita utile. 

Torno a casa, abbraccio mio figlio. Non ho presenza di spirito, gli faccio il bagno, 
racconto la storia che abbiamo inventato insieme di Mr. le Merle, e poi lo metto a 
dormire.  

E comincia la consapevolezza. La Beirut che ho conosciuto non c'è più. Già stava per 
trasformarsi profondamente col fallimento economico, le sue ferite nascoste sono ora 
visibili. E piango e sono giù... E poi riesco a alzarmi del letto per preparare articoli e 
materiali di comunicazione, per la mia città.  

Un abbraccio, da Beirut Sit' el Dunia. 

 

*Miriam Mehanna. PhD in Diritto privato. Avvocato e ricercatrice. 

 

 

 

 

  



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 10 

Beirut. Trenta giorni dopo: avviso di desensibilizzazione 
Di Michelle Moubarak*, 4 settembre 2020 

 

Succede spesso con cose difficili e scioccanti. Più la cosa è scioccante e difficile da 
digerire, più velocemente succede. 

Succede a tutti noi, indipendentemente da quanto siamo impegnati e consapevoli dal 
punto di vista civico. Anche se siamo attivisti e sostenitori accaniti dei diritti umani. 
Prima che fossero diritti, eravamo esseri umani. È nella nostra natura affrontare le 
difficoltà e sopravvivere. Di fronte alle cose che ci fanno soffrire per il bene della nostra 
esistenza, entriamo in modalità sopravvivenza. Per poter continuare a lavorare alla 
risoluzione dei problemi e alla sopravvivenza quotidiana, la nostra mente cerca di 
reprimere la calamità.  

 

Una calamità che ha il potere di allontanarci 
dalla conformità sociale e dal comfort, se ci 
arrendiamo ad essa. 

La desensibilizzazione avviene più 
rapidamente quanto più siamo bombardati 
da immagini di qualcosa di difficile da 
digerire. Pochi di noi oggi possono dire 
sinceramente di essere rimasti colpiti da una 
fotografia di un bambino affamato con la 
pancia gonfia in Africa o di un bambino 
palestinese morto ai piedi di un soldato 
israeliano. Se ci fermassimo a pensarci, 
molto probabilmente saremmo ancora 
indignati per l'ingiustizia o l'illogicità di tali 
eventi. Ma non lo facciamo. Ormai ci 
fermiamo molto raramente. 

 
Photo courtesy: Sally Geha 

Scrivo questo perché sono sconvolto dall'ingiustizia, dall'illogicità e dal dolore 
paralizzante di ciò che è successo a Beirut. E come tutti, devo lottare con tanti pensieri 
e sentimenti che mi travolgono senza preavviso. Uno di questi è: come possiamo 
continuare a pubblicare foto e video orribili (con l'intento di mantenere vivo il ricordo e 
onorare il dolore e la rabbia necessari) senza cadere inevitabilmente nella trappola 
dell'insensibilità? 

Non ho una risposta. Non ho idea di come sfidare la natura umana. Volevo solo 
esprimere questi pensieri. Ho pensato che, comunque, nel frattempo non potesse fare 
male cercare di esercitare un po' di presenza quando si tratta di queste immagini. Forse 
potremmo associare queste immagini a un promemoria che ci invita a fermarci, riflettere 
e ricordare quanto siano sconvolgenti. Così forse, un giorno, quando vedremo un 
bambino africano affamato sopra la testa di un passeggero seduto di fronte a noi in treno 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 11 

con le cuffie, potremo fermarci a pensare: quanto è illogico che, mentre abbiamo risorse 
sufficienti per nutrire l'intero pianeta, così tante persone continuino a morire di fame e 
obesità? 

 

 

Michelle Moubarak*. Ricercatrice in Sviluppo internazionale Scienze politiche. 

  



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 12 

Uno sguardo più da vicino al Libano: un nuovo capitolo della Primavera 
Araba? Il punto di vista dei protagonisti locali: Myriam Mehanna e Azmi 
Bishara 
 
Vanessa Breidy*, 1 dicembre 2020 
 
Il 17 ottobre 2019 sono iniziate le manifestazioni in diverse piazze del territorio libanese. 
Da allora, la realtà del Libano è cambiata drasticamente.  

Persone di tutte le età, famiglie, giovani, anziani, classi sociali basse e medie, sunniti, 
sciiti, drusi e diverse confessioni cristiane sono scese in strada e hanno riempito le 
piazze da Wadi Khaled a Tripoli, Zouk, Jal el Dib, Beirut, Sidone, Tiro, Nabatiyeh e molti 
altri luoghi. 

 
Manifestazioni a Beirut contro clientelismo e corruzione 

Protestare in Libano non è insolito. Gridare slogan per le strade contro il 
confessionalismo, il clientelismo e la corruzione e chiedere il rovesciamento del sistema 
non è una novità. Le proteste contro un determinato governo, determinati politici o partiti 
politici di una parte o dell'altra, accusandosi a vicenda di corruzione o infiltrazioni 
straniere, sono all'ordine del giorno nella politica libanese. 

Tuttavia, ciò che è accaduto il 17 ottobre è stato speciale perché persone di ogni 
estrazione sociale hanno protestato gridando: “killun ya‘ni killun”, un'espressione in 
dialetto libanese che può essere tradotta letteralmente come “tutti significa tutti”. Ciò 
che si intende con questo è che tutti i partiti politici, senza eccezioni, che hanno 
storicamente (almeno negli ultimi 30 anni) svolto un ruolo nella politica libanese sono 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 13 

parte della corruzione e del fallimento dello Stato, e per questo motivo dovrebbero tutti 
andarsene. Questo è nuovo. 

Infatti, una delle principali difficoltà che impedisce l’assunzione di  responsabilità da 
parte dei politici in Libano è la minaccia proveniente dagli altri. In altre parole, per evitare 
di essere ritenuti responsabili della loro corruzione, i politici sottolineano la minaccia 
che i progetti degli altri partiti potrebbero rappresentare per le comunità che 
rappresentano. Di conseguenza, per evitare la “grande minaccia”, molti libanesi 
tollerano la corruzione dei politici di una parte o dell'altra. 

Un'altra difficoltà che rende difficile la responsabilità e il cambiamento è il clientelismo, 
che fa credere a molte persone di trarre vantaggio dal sistema corrotto e per questo 
temono di perdere il lavoro o i benefici acquisiti attraverso determinati partiti politici. 

Inoltre, alcuni partiti politici, in particolare Hezbollah, minacciano i loro presunti 
sostenitori in modo così violento che, se questi ultimi osano esprimere critiche, 
disaccordi o opinioni contrarie alla politica del partito, sono costretti a scusarsi 
pubblicamente in video diffusi sui social media. 

Il 17 ottobre è stato superato un tabù e la popolazione si è unita contro l'élite politica. Ha 
superato la paura e ha corso il rischio di schierarsi l'una con l'altra per il bene di tutti. 
Sembra che questo gesto sia stato così sincero e determinato da creare il panico nella 
già precaria situazione finanziaria libanese. Da un giorno all'altro sono state trasferite 
ingenti somme di denaro all'estero, la valuta libanese si è svalutata drasticamente nel 
giro di poche settimane e le banche hanno limitato in modo estremamente restrittivo il 
prelievo di denaro dai conti dei propri clienti. Il Paese è caduto rapidamente nella 
povertà. Il lockdown dovuto al coronavirus e l'esplosione nel porto di Beirut il 4 agosto 
2020 (un altro episodio di corruzione) hanno ulteriormente aggravato la situazione, 
causando un rapido deterioramento della situazione finanziaria ed economica. Sono 
passati tredici mesi e si parla già di metà della popolazione che vive al di sotto della 
soglia di povertà. 

Per comprendere meglio la situazione attuale del Libano e le sue prospettive future, 
abbiamo parlato con Myriam Mehanna e riportato di seguito alcuni suggerimenti e analisi 
tratti dalle conferenze e dalle interviste di Azmi Bishara.  

 

 
Myriam Mehanna: cosa è iniziato in Libano il 17 ottobre 2019 
Myriam Mehanna è avvocato e capo del dipartimento legislativo della Legal Agenda di 
Beirut. Negli ultimi sedici anni, Mehanna ha partecipato a numerosi movimenti che 
mirano a un cambiamento del sistema politico in Libano. 
 
Dottoressa Mehanna, qual è il significato di quanto accaduto il 17 ottobre? 
«Non si può descrivere come la nascita di nuove idee politiche, come un movimento 
politico o un partito che sta cercando di prendere il posto del vecchio sistema per 
costruire qualcosa di nuovo. Quello che è successo è semplicemente che il vecchio 
sistema ha fallito in modo drammatico, al punto che la gente è scesa in piazza per 
salvare ciò che restava della propria dignità. 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 14 

«Quello che è successo è il culmine di una serie di decisioni dei leader politici che hanno 
superato il limite, a partire dalla crisi dei rifiuti del 2015 fino a pochi giorni prima dell'inizio 
delle proteste, quando gli incendi hanno devastato molte foreste libanesi e la 
popolazione ha scoperto che gli aerei antincendio acquistati di recente non 
funzionavano. Molti libanesi hanno percepito questo come un altro caso di corruzione 
che stava costando al Paese ciò che restava delle sue bellissime foreste. E infine, le 
manifestazioni sono iniziate quando il governo ha dichiarato il suo piano di tassare l'uso 
di WhatsApp». 
 
Qual è quindi il problema principale che impedisce al sistema o allo Stato libanese di 
funzionare? Ci sono prospettive di soluzione? 
«A questo proposito - risponde Mehanna - il sistema confessionale aveva i suoi vantaggi 
quando è stato introdotto dagli Ottomani e forse in un certo senso è servito a mantenere 
la diversità che esiste oggi nel Paese. Tuttavia, questo sistema non è riuscito a impedire 
la crudele guerra civile durata quindici anni, iniziata nel 1975, il che la dice lunga sulla 
fragilità di questo sistema e sulla sua incapacità di garantire una coesistenza pacifica». 
 
E dopo la guerra civile? 
«Il sistema confessionale ha raggiunto un punto di svolta: i leader delle confessioni sono 
diventati per lo più signori della guerra e uomini d'affari. Ciò ha significato praticamente 
una diffusione dell'ingiustizia sociale e un approccio ‘miliziano’ al bene comune, 
portando a una corruzione senza precedenti che ha condotto oggi al collasso del sistema 
in tutte le sue componenti». 
 
Il Libano è pronto a rinunciare al suo sistema confessionale? 
«Penso che non sia ancora pronto, ma i giovani sono pronti a lanciare un progetto per 
costruire uno Stato. Infatti, l'enorme problema che il confessionalismo ha creato nella 
società libanese è la riduzione del ruolo dello Stato fino a renderlo quasi inesistente. I 
libanesi non hanno un rapporto con lo Stato, ma con un leader politico confessionale o 
un partito che finge di lottare per dare loro un “pezzo” dello “Stato libanese” che 
considerano un loro diritto in quanto confessione. La costruzione dello Stato è 
essenziale in Libano e deve essere accessibile direttamente ai cittadini. Allo stesso 
tempo, la celebrazione della diversità in Libano non dovrebbe scomparire, ma dovrebbe 
essere gestita in modo da non minacciare il governo dello Stato».  
 
È possibile, Myriam? 
«Sì, ma temo che ci vorrà tempo, e il Libano, con questa profonda crisi finanziaria ed 
economica, non può permettersi il lusso del tempo». 
 
 
Azmi Bishara: il Libano visto da un contesto arabo. 
Il ruolo fondamentale della cittadinanza. 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 15 

Azmi Bishara, pensatore politico e direttore dell'Arab Center for Research and Policy 
Studies di Doha, ha riflettuto su quanto sta accadendo in Libano affrontando la 
questione dal punto di vista del contesto arabo10. 
 
Secondo Bishara, le esperienze della Primavera araba, tra le altre cose, ci hanno 
insegnato che una delle condizioni per la transizione alla democrazia è l'unanimità sul 
principio dell'unità statale o nazionale. Inoltre, laddove esistono divisioni etniche e 
confessionali, la transizione può trasformarsi in dispersione e divisione e non in 
pluralismo politico. Uno degli esempi che confermano questa teoria è il caso siriano. 
Questo è il motivo per cui la Primavera Araba è fallita agli occhi della maggior parte degli 
osservatori odierni. Tuttavia, le esperienze libanese e irachena11 [2] ci dimostrano che 
forse abbiamo tratto conclusioni affrettate. 
Bishara analizza se ciò che sta accadendo in questi due paesi può essere definito 
cittadinanza. Si tratta di un rifiuto delle appartenenze confessionali nella loro 
considerazione come regolatori del rapporto tra l'individuo e lo Stato. Ciò che è degno di 
nota, secondo lui, è che questo rifiuto proviene dal popolo e non dall'élite politica al 
potere, come accade di solito. Infatti, la classe dirigente insiste solitamente sull'unità 
nazionale, ma in questi casi insiste che non c'è alternativa allo Stato confessionale, 
mentre il popolo insiste su uno Stato non confessionale. 

Ai nostri giorni, la cultura politica dell'élite al potere in questi paesi è meno avanzata di 
quella del proprio popolo. Ecco perché ciò che sta accadendo in Libano e in Iraq può 
essere considerato una rivoluzione culturale ed etica. 

Egli osserva inoltre che è la prima volta in 150 anni in Libano e dal 2003 in Iraq che nasce 
un movimento mainstream basato sui valori della cittadinanza e contrario al 
confessionalismo. Riconosce che in entrambi i contesti sono sempre esistite correnti e 
partiti contrari al confessionalismo, ma questi erano solitamente basati su ideologie di 
sinistra o nazionaliste. Questa volta si tratta di qualcosa di nuovo: non è ideologico, ma 
culturale ed etico. 

Tuttavia, Bishara avverte che  

«questa coscienza etica e questa rivoluzione potrebbero essere pericolose perché 
spesso sono accompagnate da un disprezzo per la politica, il che è negativo per la 
democrazia, poiché in generale questo atteggiamento facilita la presa di potere da 
parte di demagoghi e fascisti. […] È sbagliato pensare che i tecnocrati possano 

 
10 Di seguito ho estratto alcune parti dall'analisi che ha pubblicato sul suo canale 
YouTube: https://www.youtube.com/user/DrAzmiBishara  
11 L'esperienza irachena a cui si fa riferimento è quella delle manifestazioni iniziate anch'esse 
nell'ottobre 2019, in cui iracheni di tutte le confessioni ed etnie (in particolare sunniti, sciiti e 
curdi) hanno protestato contro il sistema confessionale corrotto (che esiste nel Paese 
dall'invasione statunitense) e contro l'ingerenza straniera nel loro Paese. L'atto più significativo 
è stata la rivolta contro l'ingerenza dell'Iran. Secondo le informazioni di molti giornali arabi, 
dall'inizio delle rivolte in Iraq sarebbero stati uccisi circa 700 rivoluzionari. Il “Rapporto speciale 
sui diritti umani, Demonstrations in Iraq 3rd update”, 23 maggio 2020, stima 490 morti e 7.783 
feriti al momento della stesura del rapporto.  
https://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/resources/3rd%20Update%20on%20Demonstrati
ons%20-%20Abductions_23%20May%202020.pdf. 
Sullo stesso argomento: https://news.un.org/en/story/2020/08/1071172  

https://www.youtube.com/user/DrAzmiBishara
https://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/resources/3rd%20Update%20on%20Demonstrations%20-%20Abductions_23%20May%202020.pdf
https://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/resources/3rd%20Update%20on%20Demonstrations%20-%20Abductions_23%20May%202020.pdf
https://news.un.org/en/story/2020/08/1071172


Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 16 

risolvere le questioni politiche. [...] La vera soluzione è creare nuovi partiti politici e 
movimenti politici laici. [...] Questo atteggiamento è comprensibile, vista la terribile 
esperienza che i giovani hanno avuto con la politica, ma non può continuare così a 
lungo»12.  

Infatti, in un'intervista13 gli è stato chiesto se ritiene che l'insistenza di questi giovani 
rivoluzionari su un cambiamento radicale e drastico e il loro rifiuto di qualsiasi 
compromesso possano diventare controproducenti. Egli ha risposto che questa 
insistenza rivela una maturità morale e culturale, ma non una maturità politica. 

Egli ritiene che questa maturità politica arriverà con il tempo e l'esperienza e con la 
formazione di nuovi partiti e movimenti politici che entreranno nell'arena politica e 
avvieranno il processo di cambiamento con piccoli passi dall'interno dei sistemi attuali. 

Per Bishara, l'importanza di ciò che sta accadendo oggi in questi due contesti è che, in 
ogni caso e qualunque siano gli ostacoli che questi giovani potrebbero incontrare nel 
loro cammino, hanno sperimentato la convivenza tra sunniti e sciiti, musulmani e 
cristiani per le stesse cause e gli stessi valori e contro il confessionalismo. Si tratta di 
un'esperienza che ha già lasciato un segno indelebile nella loro memoria collettiva e che 
influenzerà il modo in cui si proietteranno come società in futuro. Nessuno potrà più 
togliergli questo. 

Bishara ritiene che ciò che sta accadendo in Libano e in Iraq potrebbe essere un 
indicatore del fatto che la sconfitta della Primavera araba in Egitto e quelle che si sono 
rivelate guerre civili in Siria, Yemen e Libia sono solo capitoli che forse non dureranno a 
lungo. I semi sono stati piantati e gli esempi stanno iniziando a manifestarsi e a maturare. 

Infine, vorrei condividere un'impressione che ho: anche se questi rivoluzionari 
potrebbero non aver ancora raggiunto la maturità politica che consentirà loro di tradurre 
le loro ispirazioni e motivazioni etiche in un vero cambiamento politico, potrebbero 
costituire l'annuncio di un nuovo approccio alla politica nella regione e forse anche 
all'estero. Forse questa maturità politica non è ancora stata raggiunta perché la loro 
rivoluzione etica li sta spingendo verso una nuova comprensione dello Stato e della 
democrazia e non solo verso un adattamento della concezione odierna di questi 
concetti? 

*Vanessa Breidy. Avvocato, ricercatrice sulle realtà interreligiose e la politica. 
Dottoranda per il doppio titolo presso l’Istituto Universitario Sophia e il PISAI – Pontificio 
Istituto per gli studi Arabi e Islamici. 
  

 
12 https://www.youtube.com/watch?v=pktJCCd_OdQ  
13 https://www.youtube.com/watch?v=pktJCCd_OdQ&t=2 

https://www.youtube.com/watch?v=pktJCCd_OdQ


Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 17 

Venezuela - nuevo blog Fraternidad: el principio olvidado  
Carolina Ternauska*, 29 settembre 2020 

 

 
Nunciatura Apostólica de Caracas, Venezuela, 28 agosto 2019 
 
El blog Fraternidad: el principio olvidado surge de la necesidad de acompañar 
telemáticamente los conversatorios presenciales que tuvieron su origen en la primera 
conferencia del Prof. Antonio María Baggio, en la Nunciatura Apostólica de Caracas, 
Venezuela, el 28 de agosto de 2019. Es, por tanto, un esfuerzo por pensar juntos la 
fraternidad… 
A tal fin, los lectores podrán disponer en este sitio de materiales documentales sobre la 
fraternidad en tanto que categoría política y ciudadana, así como podrán ofrecer los 
suyos aquellos especialistas que estén dedicados al estudio de la fraternidad. 
 
https://espaciodefraternidad.wordpress.com/ 
 

 
 
*Carolina Ternauska. Amministratrice aziendale.  

https://href.li/?https://www.antoniomariabaggio.it/
https://espaciodefraternidad.wordpress.com/


Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 18 

Memoria storica e riconciliazione: due esigenze inconciliabili? 
Fabio Rossi*, 28 dicembre 2020 

 

L’estate del 2020, ricordata come l’estate a cavallo tra le due ondate di pandemia da 
Covid 19 che tanto ha segnato l’intera comunità mondiale,  ha registrato – forse con 
minor attenzione di quanta ne avrebbe meritato – un’importante iniziativa sotto il profilo 
storico di Italia e Slovenia, due paesi protagonisti della recente storia europea, 
nuovamente al centro di un evento che ripropone un quesito complesso e sempre 
attuale: come conciliare il dovere di mantenere una memoria storica e l’altrettanto 
legittimo desiderio di superamento di passate pagine tristi e oscure, in vista di una 
concreta riconciliazione.   

 
Trieste – Il Presidente della Repubblica Sergio Mattarella con il Presidente della Repubblica di Slovenia Borut Pahor,13 luglio 
2020. (Foto di Paolo Giandotti – Ufficio per la Stampa e la Comunicazione della Presidenza della Repubblica) 

Nel mese di luglio le due più alte cariche istituzionali di Italia e Slovenia si sono infatti 
incontrate, in un clima di forte commozione ma anche di grande senso di responsabilità, 
per mettere fine - o forse dovremmo dire inizio – ad una tragica eredità che vedeva i due 
paesi uniti  da un passato di morte e odio.  

Per comprendere il valore dell’incontro, occorre però – in estrema sintesi – ricordare 
quando successo esattamente 100 anni prima; già dai primi anni del Novecento, Trieste  
- città che da sempre è il centro di una cultura cosmopolita e che racchiude in sé diverse 
minoranze tra cui quella slovena – è divenuta oggetto di disagio per il crescente 
nazionalismo che vede in questa città un motivo di imbarazzo e di sfida. L’avvento del 
fascismo accentua tale contrasto, concentrando tutte le attenzioni del nascente regime 
totalitario nei confronti di quella realtà multiculturale che Trieste rappresenta e che 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 19 

invece va – usando un’espressione particolarmente in voga in quegli anni – 
“italianizzata”.  

Il 13 luglio 1920, in un crescendo di odio e intolleranza, il  Narodni Dom, in lingua slovena 
Casa Nazionale e di fatto il fulcro culturale e sociale della componente slovena di 
Trieste, viene dato alle fiamme e con esso anche caffè, negozi e altre attività gestite da 
slavi; il regime fascista, che già aveva iniziato la sua opera di smantellamento 
dell’identità culturale di una importante componente linguistica triestina attraverso la 
chiusura di scuole, i confinamenti e le deportazioni, colpisce con tutta la sua ferocia, 
come ha ben raccontato lo scrittore triestino di lingua slovena Boris Pahor, forse la voce 
più autorevole e mai doma della resistenza slovena triestina, insignito nell’occasione 
dalle più alte onorificenze di entrambi i paesi: 

«Sulla via Commerciale non era scesa la sera, l’incendio sopra i tetti 
sembrava venire dal sole che liquefacendosi sanguinava nel crepuscolo. Il 
tram per Opčine si era fermato, gli alberi nel giardino dei Ralli apparivano 
immobili nell’aria color porpora. Loro due correvano tenendosi per mano e 
nell’aria, sopra le loro teste, volavano le scintille che salivano da piazza 
Oberdan. […] Piazza Oberdan era piena di gente che gridava in un alone di 
luce scarlatta. Attorno al grande edificio invece c’erano uomini in camicia 
nera che ballavano gridando: “Viva! Viva!” Correvano di qua e di là annuendo 
con il capo e scandendo: “Eia, eia, eia!”. E gli altri allora di rimando: “Alalà!”. 
Improvvisamente le sirene dei pompieri cominciarono a ululare tra la folla, 
ma la confusione aumentò perché gli uomini neri non permettevano ai mezzi 
di avvicinarsi. Li circondarono e ci si arrampicarono sopra, togliendo di mano 
ai pompieri le manichette.» 

Quello del Narodni Dom non rimase peraltro un episodio isolato, segnando purtroppo 
l’inizio di una scia luttuosa che colpì tutti: dai quattro antifascisti di minoranza slava 
fucilati nel 1930, alla foiba di Basovizza dove furono oltre duemila italiani e tedeschi, tra 
civili e militari, a morire per mano delle milizie comuniste, nel 1945, durante il periodo di 
occupazione jugoslava di Trieste. 

Il tempo che divide  quegli eventi dalle celebrazioni di quest’estate è stato un tempo 
controverso, fatto spesso di recriminazioni e accuse reciproche, allontanando la 
possibilità di un incontro tra i due paesi, entrambi duramente segnati da quegli eventi. 

Ben si comprende dunque quanto importanti e densi di significato siano stati gli omaggi 
silenziosi di fronte ai due sacrari, la riconsegna da parte dell’Italia del Narodni Dom e le 
dichiarazioni di Sergio Mattarella e Borut Pahor; una condivisione delle reciproche ferite, 
un desiderio di riappacificazione emblematicamente rappresentato da quel prendersi 
per mano dei due presidenti di fronte al sacrario per le vittime della foiba di Basovizza, 
un gesto tutt’altro che banale, che rimanda a precedenti importanti , primo fra tutti 
l’omaggio ai caduti di Verdun nel 1984 da parte dei presidenti di Francia e Germania 
Ovest Mitterrand  e Kohl. 

Questo incontro – e le reciproche dichiarazioni dei due capi di stato - ha, come già 
accaduto in altri frangenti simili, suscitato reazioni contrastanti, segno evidente di 
quanto rimanga arduo ancora oggi il tema della ricomposizione di una verità storica unita 
ad un legittimo senso di giustizia, senza necessariamente dover rimarcare il segno della 
colpa. 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 20 

In Italia, rappresentanti della destra hanno utilizzato parole come “amarezza e 
delusione” per i rispettivi tributi di Italia e Slovenia, ma anche nomi importanti del mondo 
intellettuale hanno sollevato dubbi e perplessità sulle modalità dell’iniziativa; anche da 
parte slovena, modesta è stata la partecipazione delle organizzazioni di sinistra. 

Come purtroppo spesso accade, iniziative come queste si scontrano con la diffidenza e 
con la difficoltà a superare antichi schemi e finiscono per essere lette attraverso la lente 
della strumentalizzazione storica ed ideologica, forzando la corretta comprensione di 
questi momenti – essi stessi storici – sulla base di contrapposizioni ormai tristemente 
cristallizzate e divenute dogmatiche. 

Stretto tra esigenze di conservazione della memoria storica e timore di 
compartecipazione a operazioni di oblio se non addirittura di negazionismo, il dibattito 
storico e politico sembra registrare una certa fatica e diffidenza a - per usare 
un’espressione molto in voga negli ultimi anni – chiudere i conti con il passato. 

Parlare di superamento, di condivisione del dolore e delle comuni sofferenze continuano 
a suonare come espressioni di debolezza, mentre l’esigenza più pressante rimane quella 
di addossare – ancora oggi – colpe e responsabilità. 

Eppure è altrettanto evidente che questa situazione sclerotizzata di contrapposizione tra 
vittime e carnefici appare ormai come superata e soprattutto foriera di nuovi 
antagonismi sul piano ideologico e, quel che è più preoccupante, sotto il profilo sociale.   

Sembra invece sempre più urgente la necessità di trovare una nuova via, non solo sul 
piano giuridico ma anche in un’ottica più ampiamente umana, proprio per ricomporre 
quegli strappi, quelle lacerazioni che hanno purtroppo contraddistinto la recente storia 
europea ed extraeuropea; colpisce inoltre che tale urgenza sia percepita non solo in un 
quadro internazionale, dove ad essere interessati sono Paesi diversi, ma anche 
nell’ambito più specifico delle vicende di una singola nazione, che si tratti delle ceneri di 
una dittatura o delle rovine di una guerra civile. 

Confrontando tutti questi panorami, forte è la sensazione che troppo spesso l’odio 
ideologico, presente o passato che sia, finisca per compromettere la ricostruzione della 
verità storica, piegando la memoria ai propri fini; una forzatura che paradossalmente 
finisce per unire proprio quei due poli - vittime e carnefici – che qualcuno vorrebbe, oggi 
come allora, ferocemente contrapposti, e che finiscono per ritrovarsi nel triste ruolo di 
spettatori inascoltati di un dibattito che invece dovrebbe vederli come assoluti 
protagonisti. 

Fortunatamente, più dei tecnicismi è la natura dell’uomo ad intervenire, letteralmente 
creando delle soluzioni che – pur nella loro imperfezione – fondono insieme componenti 
culturali e, talvolta, religiose, sviluppando percorsi e strumenti diversi. 

Non v’è dubbio, per esempio, che la soluzione adottata dal Sudafrica post apartheid con 
la Commissione Verità e Riconciliazione, uno strumento di giustizia da taluni definita 
come terapeutica, abbia incrinato alcune delle certezze di chi, nell’impegno di ricerca 
della giustizia e di ricostruzione della verità storica, fosse fino a quel momento ancorato 
a vecchie impostazioni. 

Il salto dalla soluzione Norimberga a quella del Sudafrica è apparso a molti ardito, quasi 
inaudito, ma non v’è dubbio che la scelta del popolo sudafricano ha posto l’accento su 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 21 

un elemento determinante nel tentativo di soluzione di eventi come questi: nessun 
tecnicismo giuridico o politico può risultare efficace se svincolato dalla storia e dalla 
cultura di un paese, dai suoi valori e dalle sue tradizioni; in sintesi, dalla sua componente 
umana.   

Al di là delle disquisizioni storiche e delle rivendicazioni che, odiosamente, vengono 
riproposte in occasione di anniversari o celebrazioni, l’aspetto più importante spesso 
dimenticato, se non mortificato, appare proprio questo:  che si tratti di eventi occorsi tra 
paesi differenti o interni alla storia di un singolo Stato, rimangono sempre e soprattutto 
tragedie umane, senza colori o schieramenti di alcun tipo; strappi e ferite tra uomini che 
momentaneamente si sono trovati contrapposti dimenticando il proprio posto nella 
comunità umana, ma che proprio in nome della loro comune appartenenza e fratellanza 
sono chiamati ad un impegno, gratuito e disinteressato, improntato  alla riconciliazione. 

Foibe, campi di sterminio, pulizie etniche, stragi, rimangono prima di tutto espressione 
di odio e violenza, mortificazione della natura umana e proprio per questo tragedie che 
devono necessariamente coinvolgere tutti, protagonisti diretti come anche spettatori e 
/o narratori di questi drammatici eventi. 

In quest’ottica il ruolo delle istituzioni diventa determinante: troppo spesso infatti, 
sensibile ai malumori di partito o alle derive elettorali, il potere politico ha finito per 
assecondare l’una o l’altra rivendicazione, se non addirittura nascondendosi dietro un 
silenzio di natura pilatesca. È proprio invece in questi frangenti che il potere deve tornare 
a divenire funzione: funzione di pace, di riconciliazione, operando nella direzione di 
quella che è l’unica e vera libertà; la libertà di non sentirsi più nemici.  

Non si tratta evidentemente di assumere l’atteggiamento di chi dà “un colpo al cerchio 
e uno alla botte”, piuttosto di farsi portavoce di quella che è e deve essere l’esigenza 
primaria, ossia costruire una memoria attraverso la comunione e non attraverso la 
divisione; perché slogan come “Mai più” o “Per non dimenticare” non siano di 
appannaggio di una sola parte ma moniti per tutti, senza alcuna distinzione. 

Tale impegno basato sulla condivisione potrebbe erroneamente apparire come 
un’operazione dalla scarsa, se non addirittura assente, sensibilità nei confronti della 
parte lesa di un evento storico; è importante perciò ribadire che assegnare il posto 
principale ad una condivisione delle sofferenze patite non significa sminuire o cancellare 
le responsabilità di coloro che le hanno causate, piuttosto ottemperare ad un doveroso 
sforzo di conservazione della memoria comune, senza per questo mantenere nei 
confronti di qualcuno un sentimento di colpa che non unisce ma divide. 

Perché come ha spesso ricordato Desmond Tutu: “Noi siamo intessuti in una fitta rete di 
interdipendenze: come diciamo con un’espressione africana: una persona è una 
persona attraverso altre persone. Disumanizzare l’altro significa inevitabilmente 
disumanizzare sé stessi”.     

 

Bibliografia: 

Visetti, G. (2020). «Italia e Slovenia pace mano nella mano “Guardiamo avanti”». La 
Repubblica, 14 luglio. 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 22 

Ceccarelli, F. (2020). «Quegli abbracci che provano a sanare la storia». La Repubblica, 
14 luglio. 

Breda, M. (2020). «Mano nella mano davanti alla foiba “dopo il dolore, guardiamo al 
futuro”». Corriere della sera, 14 luglio. 

Flores, M. (2020). «Nel cuore della storia dove soffiano le tensioni del ‘900». Corriere 
della sera, 14 luglio. 

Tobagi, B. (2009).«Ricucire un Paese lacerato. L’incontro tra Gemma Calabresi e Licia 
Pinelli al Quirinale ». Aggiornamenti Sociali.  N° 07-08, 2009: 511-520.      

Portinaro, Pier. P.  (2011). I conti con il passato. Milano: Feltrinelli. 

Tutu, D. (1999). Non c’è futuro senza perdono. Milano: Feltrinelli. 

Pahor, B.  (2001). Il rogo nel porto. Rovereto:  Nicolodi. 

 

*Fabio Rossi. Laurea Magistrale in Giurisprudenza, Specializzazione in Economia e 
gestione aziendale (LUISS School of Management), Master in Etica pubblica (Pontificia 
Università Gregoriana). Impegnato nel sociale, è Educatore in Convitto Nazionale. 

  



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 23 

A ética da pandemia. Uma mudança nas relações humanas. 
Ana Paula Baptistão*, 28 de novembro de 2020 

 

A poucos dias comecei a ler a nova encíclica do Papa Francisco “Fratelli tutti”, estava 
ainda em processo de maturação daquele texto, que ao relance, parecia um romance, 
porque uma página chama a outra, porém não precisava de um olhar refinado para 
entender os desafios, questões e pensamentos que foram colocadas em jogo naquele 
texto, era muito mais que um “romance”, é algo profundo, que toca a todos nós, pois 
coloca em jogo as nossas relações humanas no momento atual da história, mostra as 
suas nuances e distorções. A encíclica não é mais um documento, mas é um toque de 
despertar para a humanidade.  

 
Salvator Dalí, Geopoliticus child watching the birth of the new man, 1943.  Salvador Dalí Museum,  
Saint Petersburg, Florida. 

 

Por isso, não conseguia parar de pensar em sua riqueza, nas minhas ações cotidianas, 
das mais simples as mais complexas, e principalmente nos últimos acontecimentos 
que a humanidade foi chamada a viver, e como ela está reagindo a esse chamado.  



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 24 

Francisco inicia o seu documento citando Francisco de Assis, nos convidando ou 
melhor, nos aconselhando a viver uma fraternidade em sentido universal, “o seu irmão, 
tanto quando está longe, como quando está junto de si”. Essas poucas palavras de São 
Francisco, assim menciona Francisco, nos explica o essencial para viver a fraternidade 
universal, sem barreiras, distancias e polarização14. 

Durante essa semana e com essas palavras ao coração, recordava de alguns momentos 
deste ano, por exemplo: Em 20 de março de 2020, o povo brasileiro se viu obrigado a 
despedir-se da sua vida cotidiana ao “improviso”, não foi permitido nenhum tipo de 
adeus, não houve abraços calorosos e nem mesmo aperto de mão. 

Me lembro que naquela semana, o clima na minha “pacata cidade” do interior paulista, 
tinha um ritmo completamente desenfreado, pessoas que corriam a mercados, lojas, 
farmácias, postos de gasolinas, bancos, todos queriam garantir bem estar e segurança 
para a tempestade que se aproximava, na qual ninguém sabia ao certo o que 
aconteceria...Era impossível achar um lugar tranquilo, filas e mais filas, e pelas ruas, 
existia uma população com pouca fé e aterrorizada, porque o desconhecido é algo que 
assusta.  

Lembro que neste dia fui buscar meu sobrinho de 2 anos à escola, e até as crianças 
estavam agitadas, corriam de lá para cá sem controle, as professoras que antes eram 
carinhosas e conseguiam contornar praticamente qualquer tipo de situação, estavam 
recuadas e visivelmente com receio de estarem ali, elas não haviam mascaras, luvas, 
álcool ou outros produtos de limpeza, pois essas coisas já tinham se esgotado na 
cidade, era visível que dentro da escola, o medo também estava dominando a todos.   

Ah o medo! A cada dia que se passava a ansiedade tomava conta da população. A 
imagem que vinha em minha mente era do quadro “A Criança geopolítica observando o 
nascimento do homem novo” de Salvador Dalí, assim como Dalí que em meio a Segunda 
Guerra se preocupava com o futuro da humanidade, aquele quadro poderia 
tranquilamente ser interpretado com o atual momento.  

As perguntas que geralmente escutava e que também vinham em meu intimo eram: “O 
que será da humanidade de agora em diante? Como iremos sair dessa? O que nos 
espera? A espera será longa?”.  

Quando eu pensava no quadro de Dalí, via todo caos global que estava acontecendo, 
como aquele mundo rachado, e a incerteza do que estava saindo de dentro daquele 
globo que se despedaçava. Para mim aquela imagem, representava a incerteza, medo, 
ideologias, políticas, sofrimentos...as notícias e informações que chegavam, aos meus 
olhos representavam a Eva. Sim! A Eva de Dalí, pode nos dar diversas intepretações, aos 
meus olhos ela vem retratada como uma mulher com a ausência de paz, com uma 
fortaleza, da qual não parece ter compaixão, dependendo do ângulo que se olha, ela 
também pode retratar a imagem do sofrimento, do desgaste físico e mental, parece ser 
uma mulher forte, porque a vida não foi fácil. Por isso a Eva poderia ser as notícias, que 
as vezes são difíceis de decifrar, que nos leva a cegueira, não permitindo ver ao certo o 

 
14 Francisco. (2020). Carta Encíclia Fratelli Tutti: Sobre a fraternidade e a amizade social. N° 1. 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-
francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html 
 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 25 

que é real e o que é falso. Assim como Eva, as notícias não tinham uma aparência 
agradável, mas mostrava algo necessário e que precisava ser notado, discutido e 
conversado, porque o mundo estava começando a esfarelar-se diante da humanidade. 

 

A humanidade solidária 

Um outro detalhe do quadro de Dalí, é uma sombra que cobre todo o mundo, essa 
sombra poderia ter diversos nomes, Covid-19, individualismo, fragmentação e 
etc...Ainda hoje, diante dessa sombra que cobre o globo, eu continuo me sentindo tão 
pequena e frágil como o menino geopolítico, escondido atrás da Eva, olhando o 
malabarismo político das relações internacionais e nacionais, diante da Pandemia, da 
instabilidade econômica, dos ataques constantes humanitários, da falta de cidadania e 
consciência com o próximo, sem saber muito como podemos mudar toda essa 
desordem que foi instaurada no mundo. 

No meio do caos mundial, uma nova ética e cultura nasce, algumas vezes elas vêm 
sendo “impostas” duramente a sociedade global, com uma tremenda ambiguidade. 
Essas “novidades” algumas vezes chegam de forma barulhenta como um trovão 
causando medo, angustia, desconforto, aflição e incerteza, e ora chega silenciosa e 
suave, tão delicada que nem percebemos a sua chegada. E assim após mais de 210 dias 
de quarentena brasileira, conseguimos perceber as mudanças no nosso cotidiano, os 
nossos dias foram transformados de maneiras radicais e quase que insustentáveis, 
muitos não estão se dando conta da tremenda mudança que está acontecendo em 
nossa volta, do momento histórico e de suas consequências.  

Se fizermos uma analogia, quando a OMS declarou a pandemia, o Coronavírus, já não 
era mais um “simples vírus”, mas ele já tinha se tornado uma “ doença complexa” e sem 
cura, a Covid-19, desta forma e neste momento histórico, a humanidade já não estava 
só contaminada pelo vírus, mas ela já tinha desenvolvido a doença, pois de alguma 
maneira, a doença afetou a vida de todos, mesmo daqueles que não desenvolveram os 
sintomas, se tornado a mais nova doença da humanidade, porque essa sútil diferença, 
que não é apenas linguística e patológica, toca as relações que cada ser humano tem. 
Tudo mudou! 

Até meados de junho, estávamos sensíveis as dores da humanidade, esperávamos 
fazendo a nossa parte, e conseguíamos ver a dor do outro. Relatos de famílias que não 
tiveram a possibilidade do último adeus, pessoas que iam embora deste mundo tão 
solitárias como quando chegaram, médicos que viam vidas “escapar” entre seus dedos, 
enfermeiros que foram privados de cuidar do outro, pessoas que tiveram que voltar ao 
trabalho com medo, mães que não tinham aonde deixar seus filhos para irem trabalhar, 
e tudo isso acontecendo com desemprego em massa, dados falsos e verdades 
escondidas. 

Por outro lado, trabalhos simples foram exaltados, faxineiras, porteiros, entregadores 
viraram heróis, e merecidamente esses profissionais, ganharam visibilidade e respeito. 
A área da saúde que andava desvalorizada em terras tupiniquins, diante da dor e 
fragilidade, muitos destes profissionais, ganharam destaques e reconhecimento 
nacional. 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 26 

Uma grande rede de solidariedade, foi formada em vários pontos do Brasil, desde 
produção de mascaras, que foram distribuídas a moradores de ruas, favelas, hospitais. 
Donos de restaurantes e grandes empresas, doavam marmitas aos famintos, 
empresários distribuindo cestas básicas a famílias de baixa renda, que se viram com 
maiores gastos, e falta de comida a mesa, estimulo ao mercado local, e pessoas sendo 
estimuladas a continuar a pagar o salário do seu funcionário, mesmo que ele não 
pudesse vir trabalhar.  

Mas diante a paralização, falta de liberdade, notícias massivas, cansaço psicológico, a 
solidariedade não foi forte o bastante para sustentar o fardo social, porque antes de ser 
solidário o homem precisa reconhecer o outro, como o “seu próximo”, é verdade que 
muitos se doaram de forma verdadeira ao outro, como um irmão; Mas muitos se doaram 
de forma individualista, como por exemplo, para ocupar a cabeça e não pensar no que 
acontecia, ou ainda, para garantir likes em suas mídias sociais. Ou seja, ao início da 
pandemia houve um desespero para garantir o “Meu”, para só depois pensar no outro.   

 

As relações durante a Covid. 

Mas porque a solidariedade não bastou?  

Bom, vamos pegar o exemplo da Dona Maria, e Marlene, ambas cuidavam da limpeza e 
jardim do meu prédio, também tem o Sr. Osvaldo, nosso porteiro, ao início da pandemia, 
todos os condôminos, pediram para eles ficarem em casa, junto com os seus e para a 
proteção deles. Passando o primeiro mês, pediram a volta dos funcionários, pois os 
salários estavam sendo pagos, e os condôminos não estavam dando conta do serviço 
que eles faziam. Mas então descobriram que a Marlene tinha uma doença autoimune, 
por isso a maioria achou por bem dispensa-la e então Marlene foi despedida, já a esposa 
do Sr. Osvaldo, tem problemas respiratórios, ele também tem mais de 60 anos, por isso 
é do grupo de risco, ele também foi dispensado. Ficou somente a Dona Maria! Deram a 
ela a opção e ficar ou ir, por vários motivos, ela optou a ficar, e um deles, era o cuidado 
com o prédio, pois ao seu retorno, ele parecia estar abandonado. 

Hoje a Dona Maria com seus quase 60 anos, faz jornada tripla de trabalho, cuida do 
jardim, da limpeza e também da portaria, mas o seu salário continua o mesmo. Outro 
dia quando cheguei, encontrei Dona Maria chorando nas escadas, quando ela me viu, 
tentou disfarçar. Me afastei dela, abaixei a minha máscara e sorri, ela me retribuiu um 
sorriso singelo. Perguntei a Dona Maria se estava tudo bem, ela então me respondeu que 
não tinha mais forças! Ela estava visivelmente cansada, e com humildade me disse, que 
fazia o seu melhor todos os dias, para deixar tudo em harmonia para os moradores, mas 
que estava difícil cuidar de tudo sozinha. 

Dona Maria chorava porque tinha acabado de levar uma bronca de um morador, porque 
ela não tinha atendido em tempo o interfone, e que o elevador estava sempre sujo. Pobre 
Dona Maria, se doando a nós, pelo nosso bem-estar, e sem nenhum reconhecimento! 
Eis aí a falta de fraternidade! 

A Fraternidade não é uma mera palavra, que se vive facilmente, ao oposto da 
solidariedade, ela requer reconhecimento do outro, a abertura reciproca e um empenho 
pessoal, que exige abdicar muitas vezes do seu interesse particular. Mas porque não 
aproveitar este tempo, para rever as nossas relações e a forma como tratamos as 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 27 

pessoas que encontramos no nosso dia-a-dia, para realizar a mudança que tanto 
almejamos?  Devemos aproveitar este momento para fazer novas escolhas, buscar a 
estrada certa para percorrer, decidir pelo que realmente importa, separar o que é 
necessário do que não é necessário, é um tempo para reajustar a vida, verso a uma 
consciência saudável, verso ao outro.  

Diante de tanta dor no mundo, e de um ano particularmente delicado, temos a obrigação 
de reconhecer o outro como meu irmão, pois todos estamos em um momento onde 
padecemos de afeto, devemos deixar florescer em nós a consciência do dar, e isso exige 
que doemos amor, escutas, olhares, sorrisos e gentileza, devemos doar vida, de forma 
singela, sem esperar nada em troca, de forma corajosa, como fez a Dona Maria todos os 
dias, que  

“[...]é capaz de resgatar, valorizar e mostrar como as nossas vidas são tecidas e 
sustentadas por pessoas comuns (habitualmente esquecidas), que não aparecem 
nas manchetes dos jornais e revistas, nem nas grandes passarelas do último 
espetáculo, mas que hoje estão, sem dúvida, a escrever os acontecimentos 
decisivos da nossa história.[...] pessoas que compreenderam que ninguém se salva 
sozinho.”15 

O Estado por sua vez, ao tentar ajudar os mais fragilizados pela pandemia, busca uma 
economia emergencial, mas falha ao ter uma informação equivocada da situação real 
da sua população, o Governo Brasileiro ao liberar o auxílio emergencial, não havia ideia 
de quantas pessoas teriam que dar atendimentos, o governo calculava que cerca de 36 
milhões de pessoas entrariam com a solicitação do auxílio, mas pela sua surpresa esse 
número foi elevado a 50 milhões!16.  

Porém, por sua vez a sua população corrupta, buscou a todo custo se encaixar no perfil, 
mesmo tendo condições financeiras, utilizando das brechas do sistema. Dessa forma 
essa conta levou o estado em situação de alerta econômico, muitas pessoas que teriam 
direito ao auxílio, que estão em situações precárias, ficaram prejudicadas por conta da 
corrupção de alguns brasileiros de classe média e classe média alta, brasileiros que por 
quererem um celular mais moderno, tiraram comida de cima da mesa de uma 
população fragilizada pela pobreza e pela falta de emprego gerada pela pandemia. 

Eis a falta de fé gerada pela pandemia, não se importar com o outro, o desinteresse e a 
falta de cuidado entre nós, é o que mais gera dor e turbulência no coração do homem, 
desmascarar a vulnerabilidade, descobrir as falsas seguranças, nos faz ver como 
deixamos adormecidos e abandonado tudo o que nutre e sustenta o homem. 

Dentro dessa complexidade entramos em uma outra questão, a nova lógica das 
relações. A verdade é, que dentro desse “jogo” ainda tem um movimento muito maior, 

 
15 Francisco. (2020). Adoração do Santíssimo e Bênção Urbi et Orbi. 27 de março.   
https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2020-03/papa-francisco-homilia-oracao-bencao-
urbe-et-orbi-27-marco.html 
16 Nunes Girard Ferreira, C. (2020). “Em tempo de Coronavírus”. Caderno de Administração. 04 
junho, 39. 
 http://www.periodicos.uem.br/ojs/index.php/CadAdm/article/view/53589 
 

https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2020-03/papa-francisco-homilia-oracao-bencao-urbe-et-orbi-27-marco.html
https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2020-03/papa-francisco-homilia-oracao-bencao-urbe-et-orbi-27-marco.html
http://www.periodicos.uem.br/ojs/index.php/CadAdm/article/view/53589


Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 28 

que chamamos de vida!  A vida é um movimento continuo, que não para, e a pandemia 
exigiu que o homem parasse. 

É uma perfeita metáfora do nosso tempo, a vida antes da pandemia, não permitia tempo 
para coisas importantes, o principal era cumprir uma agenda insana repleta de 
cronogramas e programações que extraia todo o homem, e o reduzia em suas atividades 
e funções diárias, com isso deixávamos nos absorver pelas coisas e transtornar pela 
pressa. Não tinha espaço para problemas alheios e muito menos para caos global, 
como guerras e injustiças. 

 Algumas vezes, podíamos até pensar nos problemas globais, nós indignando com 
problemas sociais de outros países, em situações de guerras, fomes, corrupções, 
ambientais ou miséria, mas logo sentíamos dominados pela incapacidade de que 
sozinho não poderia fazer a diferença mundo, e dessa forma nos fechávamos em nós e 
ignorávamos tudo que era fora do nosso mundo, pois aquele mundo que escolhemos 
viver, pode muitas vezes nos bastar. 

 Dessa forma, continuamos a nossas vidas, sem medo, acreditando que seriamos 
saudáveis em um mundo paralelo, com uma falsa felicidade, mas esquecemos que este 
mundo, está inserido em um mundo maior e doente. Este ano, o nosso mundo paralelo 
desapareceu, e nos vimos em um mundo prostrado, gritando por ajuda, e agora nos 
sentimos agitados e infelizes. Porém ainda erramos, ao desperdiçar a pouca energia que 
nos resta, ao culpar outras pessoas, pelo momento em que estamos vivendo.  

Ainda não conseguimos enxergar os nossos erros e negações, quem dirá enxergar os 
problemas de pobreza que se encontra na periferia de nossas cidades, e das guerras 
insanas que acontecem dentro das favelas das grandes capitais brasileiras. O meu 
próximo não se encontra somente em outros países, não se encontram em governantes, 
mas ele se encontra em cada esquina de nossas cidades, ele se encontra muitas vezes 
dentro da nossa própria famílias. 

Porém, por sua vez a sua população corrupta, buscou a todo custo se encaixar no perfil, 
mesmo tendo condições financeiras, utilizando das brechas do sistema. Dessa forma 
essa conta levou o estado em situação de alerta econômico, muitas pessoas que teriam 
direito ao auxílio, que estão em situações precárias, ficaram prejudicadas por conta da 
corrupção de alguns brasileiros de classe média e classe média alta, brasileiros que por 
quererem um celular mais moderno, tiraram comida de cima da mesa de uma 
população fragilizada pela pobreza e pela falta de emprego gerada pela pandemia. 

Eis a falta de fé gerada pela pandemia, não se importar com o outro, o desinteresse e a 
falta de cuidado entre nós, é o que mais gera dor e turbulência no coração do homem, 
desmascarar a vulnerabilidade, descobrir as falsas seguranças, nos faz ver como 
deixamos adormecidos e abandonado tudo o que nutre e sustenta o homem. 

 

A unidade e o Vírus 

Mas diante de tudo isso, ainda temos a possibilidade de ver olhares doces, entre as 
máscaras, e é com esses brilhos nos olhos que provo a iluminar algumas ideias 
colocadas neste texto, não possuo respostas, mas buscarei alguns pontos que podem 
ser um caminho a seguir. 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 29 

Estamos tendo a oportunidade de recomeçar, e ainda nos salvar! A solidariedade não 
foi suficiente, porque acabamos individualizando de uma vez, por exemplo: Muros 
invisíveis foram erguidos, em pró da proteção contra um vírus; vimos muros entre países 
e pessoas, serem levantados, muros dentro de muitas famílias; A política foi mais 
polarizada, todos se acham portadores de verdades; as fronteiras foram fechadas, 
acordos diplomáticos pediram pausa e outros, por sua vez, esquentaram! A liberdade 
delicadamente foi roubada, ameaçando a unificação e fragmentando um pouco mais. 
Separamos os idosos, autoimunes e doentes da presença de seus familiares. Também 
foram afastados pais e filhos pela quantidade de trabalho que entram a cada minuto nos 
dispositivos, casais que após anos de casamento, descobriram que são incompatíveis 
pelo simples fato de poder conviver. Crianças sofrendo abusos “psicológicos” porque 
ainda não tem maturidade para compreender o que está acontecendo, estamos sendo 
privados de sorrisos. 

Temos que encontrar coragem para enfrentar as contrariedades que estamos 
passando, deixando por um momento nossas ânsias, e vontade de possuir, para dar 
espaço a inovação que o momento atual nos pede, deixando a nossa consciência livre 
para, suscitar a paz, dando espaço para novas formas de hospitalidade, para sermos 
salvos e assim poder acolher a esperança até que ela se fortaleça e sustente a 
humanidade, libertando do medo gerando esperança.  Inovar significar exercitar a 
paciência diária, mostrando às nossas crianças com pequenos gestos como enfrentar 
um período difícil, readaptando hábitos, levantando o olhar para o outro, estabelecendo 
novos limites, aproveitando o momento em família para vivencia-lo bem, utilizando das 
mídias para propagar esperança no lugar do medo. A vida não para! O tempo não para! 
E a vida não dá direito a replay, e isso está sendo a maior ferida da humanidade, porque 
reconhecemos que estamos sendo impossibilitados de conviver, e de se relacionar, 
com quem se ama e se importa. Estamos presos dentro das nossas próprias casas, 
dentro dos nossos medos, e mesmo assim a vida não para! 

Na história da humanidade não é a primeira vez que se exalta a individualidade, vemos 
um pequeno sinal de regressão na história, a ideia de unidade vem sendo distorcida, 
criam-se novas formas de egoísmo, a doença é útil ao indivíduo de acordo com o seu 
próprio interesse. Mas estar no mesmo mundo, é assumir que existe diferenças social, 
religiões, etnias, mas é assumir que esses pontos não fragmento, pois sempre 
encontrará suas semelhanças, isso nos ajuda a um convívio verdadeiro e dinâmico, 
devemos cobrar mais de nos mesmo e não tanto do outro, devemos enxerga que eu sou 
o ponto de mudança. No último século, “o mundo tinha aprendido com tantas guerras e 
fracassos e, lentamente ia caminhando pra variadas formas de integração.”17 Uma 
integridade que buscava minimizar os problemas e que aspiravam a paz. Para podermos 
extrair da história, inspirações para os problemas atuais, devemos ter a sensibilidade e 
capacidade para enxergar de diversos ângulos diferentes. Acredito por exemplo, que 
através da fraternidade, encontraremos meios seguros para superar os problemas, a 
mais nova forma relacional é o distanciamento, e não podemos perder a nossa 
grandiosidade de se relacionar, não podemos adoecer, fomos criados para a relação.  

Dessa forma a fraternidade nos mostra, que precisamos encarar as tempestades juntos, 
porque estamos no mesmo mundo, no qual precisa de encorajamento, valor e 

 
17 Francisco. (2020). Carta Encíclia Fratelli Tutti, N° 10. 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 30 

orientação, percebemos que não podemos continuar cada um em sua estrada, mas que 
precisamos da união  da força para caminhar juntos na mesma estrada, depositando 
novamente a fé na humanidade, praticando a confiança, para superar o medo, e assim 
gerar uma nova consciência, porque ela resulta no bem, mesmo quando vida está 
passando por momentos ruins, essa consciência, quando bem trabalhada, traz 
tranquilidade, gerando vida.  

Em meio ao caos, despertar a fraternidade de forma segura, é restabelecer neste 
processo, o comprometimento de ambas as partes, dando solidez e apoio, teremos uma 
ancora, que poderá resgar e curar.  

A caridade com o meu próximo, gera um mundo aberto a possibilidades, ao decorrer 
desse ano, vejo que a ética do futuro, é aquela aberta ao outro, desprendida de interesse 
particular, que gera algo maior. Precisamos ter a coragem para sair do Eu e olhar o 
mundo, ter coragem de se posicionar, ter coragem de dar dignidade e respeito, pois não 
viemos ao mundo para ser só. Por mais que o mundo tenha pedido uma pausa, tendo o 
olhar voltado ao outro e me abrindo para a realidade, conseguirei exercer a minha 
totalidade, livremente,  

“Aqui está um ótimo segredo para sonhar e tornar a nossa vida uma bela aventura. Ninguém 
pode enfrentar a vida isoladamente (...); precisamos de uma comunidade que nos apoie, que 
nos auxilie e dentro da qual nos ajudemos mutuamente a olhar em frente. Como é importante 
saber sonhar juntos! (...) Sozinho, corres o risco de ter miragens, vendo aquilo que não existe; é 
junto que se constroem os sonhos”18. 

 

Bibliografia 

Francisco. (2020). Carta Encíclia Fratelli Tutti: Sobre a fraternidade e a amizade social. 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-
francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html 

Francisco. (2020). Adoração do Santíssimo e Bênção Urbi et Orbi. 27 de março.   
https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2020-03/papa-francisco-homilia-oracao-
bencao-urbe-et-orbi-27-marco.html 

Francisco. Homilia do Santo Padre. Adoração do Santíssimo e Bênção Urbi et Orbi. A 
Santa Sé. 27 março de 2020.  
https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2020-03/papa-francisco-homilia-oracao-
bencao-urbe-et-orbi-27-marco.html 

Nunes Girard Ferreira, C. “Em tempo de Coronavírus”. Caderno de Administração. 04 
junho de 2020. 
 http://www.periodicos.uem.br/ojs/index.php/CadAdm/article/view/53589 
 

* Ana Paula Baptistão. Mestrado em  Ciências econômicas e políticas, Sophia University 
Institute. 

  

 
18 Francisco (2020). Adoração. 

https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2020-03/papa-francisco-homilia-oracao-bencao-urbe-et-orbi-27-marco.html
https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2020-03/papa-francisco-homilia-oracao-bencao-urbe-et-orbi-27-marco.html
https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2020-03/papa-francisco-homilia-oracao-bencao-urbe-et-orbi-27-marco.html
https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2020-03/papa-francisco-homilia-oracao-bencao-urbe-et-orbi-27-marco.html
http://www.periodicos.uem.br/ojs/index.php/CadAdm/article/view/53589


Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 31 

La morte di Willy. La morte, tremenda, di Willy  
Sara Felli*, 10 settembre 2020 

 

Tremenda per lui che ha dovuto negli ultimi istanti della sua giovane vita sopportare 
dolori atroci, solitudine, ingiustizia… e, per primo ed in prima persona, il buio silenzio del 
più grande interrogativo: perché? 
Tremenda per la sua famiglia alla notizia dell’accaduto e per tutti i giorni a venire.  
Tremenda per le comunità coinvolte: i tre paesi, Colleferro, in cui Willy stava 
trascorrendo una serata di fine estate ed in cui è morto; Paliano, il paese in cui Willy 
viveva ed Artena dove sono cresciuti e risiedevano, prima del trasferimento a Rebibbia, i 
4 o più ragazzi coinvolti nell’omicidio.  
 

Tremenda per le loro famiglie a prescindere 
se si pongano a difesa o meno dei loro figli.  
Tremenda per gli altri coetanei, forse amici, 
conoscenti delle due parti formatesi - 
improvvisamente o meno, per paura o per 
scelta presa - quella sera che hanno 
assistito, che sono rimasti a guardare, che 
prima o dopo sono passati di lì, da quella 
piazza, in centro.  
Tremenda per chi ha ascoltato la notizia nei 
luoghi più diversi della propria quotidianità, 

magari lontana km da quel territorio della provincia romana. Tra questi, io che sto 
scrivendo; ma, devo confessare, la morte di Willy non mi è entrata dentro come le morti 
di altrettanti – soltanto nella brutalità simili - efferati omicidi, anche solo di questi ultimi 
mesi e che, invece, nella loro unicità perché riguardanti persone, mi hanno raggiunto. 
Seppur abbia ascoltato e sofferto, pregato e sperato per ciascuna di quelle “notizie”, in 
quanto reale ed estremo dolore per altri esseri umani e reale strappo alla fraternità 
umana, adesso la morte di Willy molto più fortemente mi interroga, chiamandomi per 
nome a rispondere. E ciò perché quei tre paesi sono parte del mio territorio. Nata e 
cresciuta, fin quasi ai 30 anni, in una cittadina confinante, conosco quei luoghi, la loro 
storia, il clima sociale e culturale che si respira.  

Dove eravamo mentre gli assassini di Willy crescevano? “Dov’è tuo fratello?” (Gen 
4,9) 

La domanda che incalza non è “come è potuto succedere?”; purtroppo già tre anni fa, 
quelle stesse zone, si erano risvegliate dal torpore e dall’inganno di essere ancora “un 
piccolo mondo antico”, dove azioni siffatte non sono contemplate. Lo ricordo per quanti 
ne avessero perso la memoria: a Tecchiena, frazione di Alatri - in provincia di Frosinone 
sì, ma a pochi km da Colleferro - un pestaggio simile – sempre nell’accezione prima 
specificata – tre anni fa aveva causato la morte di un altro giovane, Emanuele Morganti. 
Allora, come oggi, si era divenuti più coscienti che quel territorio - insieme di piccoli paesi 
dove la gente si conosce, dove il controllo sociale è fatto di rapporti a più livelli - stesse 
rapidamente o fosse già cambiato, per cui ciò che un tempo aveva formato persone e 
comunità incapaci di concepire e mettere in atto tali crudeltà non fosse più sufficiente, 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 32 

non fosse più capace di far fronte ai pericolosi virus in circolazione. Perciò, se il 
precedente caso, ci aveva già rivelato su quale “polveriera siamo seduti”19 –, ancor di più 
di allora non è la seppur necessaria indignazione di un “come è potuto accadere?” a 
prevalere, ma altra la domanda che non mi lascia in pace: dov’ero mentre crescevano 
questi ragazzi capaci di uccidere e di uccidere brutalmente? Cosa ho fatto con i miei 
amici in gioventù impegnati nel volontariato, nella formazione delle generazioni che 
seguivano? Cosa è rimasto di quelle azioni con cui ci sembrava allora di avere in mano 
le chiavi della nostra città, perché capaci di aggregare sempre più giovani di estrazioni 
sociali e culturali diverse intorno a progetti di cambiamento sociale e di solidarietà?  

E la testa non si ferma perché, è vero, si rimane attoniti difronte a ciò che è sotto i nostri 
occhi, ma non si può rimanere fermi. L’indignazione, il riconoscere la realtà 
dell’accaduto, la solidarietà della prima ora deve poi trovare risposte a questa prima 
domanda così vitale e lucida che solo il dolore e il male sa mettere in luce e porre in tutta 
la sua essenzialità e chiarezza e il “dove ero?” trasformarsi in “dove sono?”. Domanda 
tremenda per la responsabilità a cui ci richiama che fa eco a quel “Dove sei?” (Gen 3,9) 
e a quel “Dov’è tuo fratello?” (Gen 4,9) che leggiamo nelle prime pagine della Bibbia. È 
Dio a porre la domanda del “dove si trovino” gli esseri umani, siano essi Adamo ed Eva o 
Caino ed oggi io, all’indomani del tradimento del rapporto di fiducia.  

 

Fare rete, per una società civile educante 

Dunque, prestando fede a ciò che sottende la famosa frase ghandiana “Sii il 
cambiamento che vuoi vedere avvenire nel mondo”, parto da me, della quale in primo 
luogo sono responsabile. Occorre un esame di coscienza e un riconoscere che quanto 
ho fatto, magari di buono, non è stato abbastanza, non ha avuto seguito, non è arrivato 
dove più doveva arrivare. Mi salta evidente il motivo, quelle azioni non hanno costituito 
una rete, nascevano si svolgevano e terminavano all’interno di un gruppo, ma non 
arrivavano a coinvolgere le istituzioni, il mondo della scuola, le altre associazioni 
presenti in quel territorio. Scrivere ad una compagna di scuola ora membro 
dell’amministrazione comunale di Colleferro, ricontattarla dopo anni per esprimere 
solidarietà e sostegno, almeno morale, per quanto sta vivendo come cittadina e 
amministratrice pubblica, per le decisioni che quel consiglio comunale prenderà… è 
stato il primo passo in questa direzione, ossia nella convinzione che la risposta non può 
più essere singola, seppur già di più persone. Perché sia efficace, deve essere corale: 
non può più essere che agenzie formative presenti nel territorio dalle famiglie alla scuola, 
dalla palestra alle più disparate scuole di musica, di danza, teatro... che “intrattengono” 
e intanto formano i ragazzi mentre i genitori lavorano...; dalle associazioni di 
volontariato, a quelle delle diverse religioni presenti che educano le nuove generazioni: 
parrocchie, centri islamici, buddhisti…, movimenti, oratori… non dialoghino, non si 
mettano in rete per aiutarsi a far crescere insieme persone capaci di realizzarsi nel loro 

 
19 È l’espressione usata da mons. Apicella - vescovo di Colleferro e di Artena - nella lettera 
indirizzata ai sacerdoti della diocesi tutta di Velletri-Segni, perché se ne facciano portavoce 
dandone lettura nelle Messe del prossimo fine settimana. All’indomani dell’omicidio di Willy, egli 
così descrive la realtà «inquietante e scomoda» sulla quale aprire gli occhi perché non 
pienamente consapevole e di cui invece «tutti siamo, ciascuno per la sua parte, corresponsabili». 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 33 

essere persone, ossia nella loro imprescindibile relazionalità che è fatta di apertura, 
accoglienza, rispetto, dialogo, incontro con l’altro, l’altro per il quale io sono l’altro20. 

E che ciò sia urgente continua a dircelo Emanuele nel ri-cordo che la sua famiglia, la sua 
comunità e noi con loro continueremo ad avere, se Emanuele sarà memoria-presente, 
come un’icona, come un monito, come un impegno. Da oggi in poi ce lo ri-corda Willy, 
morto non perché - come qualcuno ha dichiarato in questi giorni - “purtroppo si trovava 
nel posto sbagliato nel momento sbagliato”: Willy non era nel far west, non era dentro 
un videogame dove si vince quanti più avversari uccidi, non era sul set di un film post-
apocalisse. Willy non è morto neanche perché come “insegna” un meme -
apparentemente innocente, privo com’è di riferimenti alla vicenda ma che guarda caso 
gira proprio in questi giorni su Facebook - non si è fatto i fatti propri, ché se non si fosse 
intromesso a difendere l’amico sarebbe ancora vivo. Ma allora perché è morto Willy? 
Credo che la risposta venga da quanto emerge come un’escrescenza putrida che 
ultimamente si mostra ogni qualvolta ci tocca vivere un “simile” dramma, quando si 
“scoperchia la pentola” e di mali ne divengono evidenti molti. Mi sto riferendo alle 
indicibili ingiurie rimbalzate in queste ore sui social contro gli immigrati, contro i neri, a 
favore degli omicidi, fino ad ingiuriare volgarmente la vittima, le vittime anche post 
mortem: “Willy e la sua vita non vale…”, fino alle minacce arrivate al sindaco di 
Colleferro che con il suo Comune si è costituito parte civile… Come se il male non fosse 
già tremendo, tutto ciò non fa che ampliare l’evidenza della “polveriera” e ci dice la realtà 
di ignoranza, di razzismo di povertà umana, appunto di efferatezza - che sta per “rendere 
selvaggio” - realtà fatta di discesa ad uno status sub-umano, di parabola, appunto, 
tremenda che fa “tremare di paura”. 

Che questo tremore mi scuota e sappia incrociare i cammini di tanti come me com-
mossi per continuare a lavorare, ma insieme, ad un mondo fraterno.   

 

*Sara Felli. Sociologa, docente incaricata nell’Istituto Universitario Sophia. 

  

 
20 In questa direzione la dichiarazione congiunta di diverse associazioni presenti sul territorio 
riportata nella foto così come si può trovare nei social.  



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 34 

 
Africani in mare. In ricordo di Jean Mettas 
Antonio Maria Baggio* 

Il primo settembre ricorre l’anniversario della nascita di Jean Mettas (Parigi, 01/09/1941 
– 10/02/1975). Lo storico francese si laurea all’Istituto di Studi politici di Parigi nel 1965. 
Collaboratore alla Histoire de France diretta da Georges Duby, per la quale scrive il 
capitolo dedicato alla Francia tra le due guerre mondiali,  si accende d’interesse per le 
questioni coloniali soprattutto a causa della guerra di Algeria (1954-1962). Dal 1968 è 
assistente all’Università di Reims e inizia un dottorato sulla tratta negriera in Francia nel 
XVIII secolo. Si dedica intensamente per cinque anni a ricerche dettagliate negli archivi 
dei porti francesi coinvolti nella tratta e nelle Archives nationales. Un tumore lo uccide a 
33 anni, impedendogli di scrivere la tesi, ma riesce a portare a termine l’esame degli 
archivi.  

La Société française d’histoire 
d’outre-mer si assume allora la 
responsabilità di pubblicare la 
ricerca di Mettas, affidando 
allo storico Serge Daget  il 
compito di riprendere in mano 
le oltre 3.300 schede 
compilate da Jean Mettas, una 
per ciascuna spedizione 
navale negriera francese del 
secolo XVIII. Ogni scheda 
riporta il nome della nave e il 
tonnellaggio, il numero degli 
uomini dell’equipaggio e 
quello dei loro morti, il nome 

dell’armatore, del capitano e dei suoi eventuali sostituti, il porto e la data di partenza e 
tutti gli scali compiuti dalla nave per comprare e vendere gli africani resi schiavi, il loro 
numero - a volte distinguendo uomini, donne e bambini -, il numero dei loro morti per 
malattia, punizioni, tentativi di fuga, suicidi o ribellioni, ogni evento di rilievo menzionato 
nel giornale di bordo o nel diario personale e nella corrispondenza del capitano. 

La classificazione dei materiali e la redazione definitiva della pubblicazione, lavoro al 
quale hanno collaborato anche Jean-Claude Nardin, Colette Hallot e Michèle Daget, ha 
comportato un impegno enorme. Serge Daget è arrivato alla pubblicazione di due 
volumi, il primo nel 1978 dedicato al solo porto di Nantes; il secondo nel 1984 per una 
ventina di altri porti21. 

 
21 Mettas, J.  (1978). Répertoire des expéditions négrières françaises au XVIIIe siècle. Tome 
Premier. Nantes. Édité par Daget, Serge. Paris: Société Française d’Histoire d’Outre-Mer et 
Librairie Orientaliste Paul Geuthner S.A.; Id. (1984). Répertoire... Tome Second. Ports autres que 
Nantes. Édité par Daget, Serge et Daget, Michèle. Paris: Société Française d’Histoire d’Outre-
Mer. 
 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 35 

Daget spiega che lo studio di Mettas ha notevolmente affinato le nostre conoscenze sulla 
tratta, correggendo gli errori  di molte pubblicazioni di quegli anni, che non avevano 
portato alcun contributo nuovo. Mettas ci mette in mano i nomi e cognomi, i dati sui 
luoghi, sui profitti e le perdite, sulle afflizioni di viaggi che duravano da 12 a 18 mesi. Una 
moltitudine di deportati: uomini, donne, bambini e bambine. «Morivano come mosche – 
scrive Serge Daget nell’Introduzione -, malattia, disperazione, rivolte, suicidi – gli squali 
hanno giocato un ruolo nella tratta». Il lavoro di Mettas, continua Daget, «poderoso 
strumento di sintesi, apporta alla comunità scientifica internazionale  il mezzo per 
cogliere globalmente la maggior parte degli aspetti della tratta dei Neri praticata dal 
secondo Paese negriero del mondo, in quel XVIII secolo che qualificava se stesso come 
“secolo dei Lumi”. Mettas scriveva: “Dal confronto di tutti i dati, dalla risposta a 
qualcuna delle questioni aperte, dovrebbe nascere una storia della tratta francese...” 
Ecco che nasce». 

Fra tutti i dati che Mettas ci consegna, sottolineerei la volontà di libertà degli africani, 
testimoniata dalla continue ribellioni e dalla ricerca della morte come liberazione, 
quando altre vie non erano possibili. È vero che Jean Mettas non ha potuto completare 
l’opera, non ha scritto la tesi che la sua poderosa ricerca meritava. Non ha neppure 
potuto dirci i nomi degli africani schiavizzati, ma solo il loro numero; del resto, arrivati 
nelle piantagioni essi non avevano diritto al loro nome di famiglia, ma assumevano, 
insieme al marchio a fuoco della piantagione, il nome del loro padrone. Ma penso che  
Mettas ci abbia lasciato l’essenziale, trascrivendo i nudi fatti del dolore quotidiano, delle 
violenze subite dai deportati. Per questo il suo lavoro è non solo un’opera scientifica, ma 
anche, e forse soprattutto, un’opera di misericordia. “Soprattutto”, perché Jean Mettas 
si è dedicato a cinque anni di lavoro faticoso e oscuro per consegnarci la certezza di 
quanto è accaduto. 

Potremmo dire che, in lui, la scienza si è posta al servizio della misericordia. Non 
dimentichiamo che esiste anche per noi la possibilità di agire in questo modo, perché la 
storia degli africani sulle navi deve ancora avere fine. 

 
Bibliografia 
Mettas, J.  (1978). Répertoire des expéditions négrières françaises au XVIIIe siècle. Tome 
Premier. Nantes. Édité par Daget, Serge. Paris: Société Française d’Histoire d’Outre-Mer 
et Librairie Orientaliste Paul Geuthner S.A.; Id. (1984). Répertoire... Tome Second. Ports 
autres que Nantes. Édité par Daget, Serge et Daget, Michèle. Paris: Société Française 
d’Histoire d’Outre-Mer. 
 
*Antonio Maria Baggio. Professore ordinario di Filosofia politica nell’Istituto Universitario 
Sophia. 
  



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 36 

La Fraternità, perché? Una riflessione di Edgar Morin 
Fabio Rossi*, 28 novembre 2020 

 

La fraternità, perché? Letto in questi termini, più che un titolo di un saggio, quella di 
Edgar Morin parrebbe una provocazione, resa ancora più stridente dal difficile periodo 
che l’intera comunità umana sta vivendo a causa della pandemia provocata dal virus 
Covid-19. Bastano però poche frasi per comprendere che l’intento del filosofo e 
sociologo francese è ben diverso.  

Scorrendo le pagine di questa piccola grande 
opera edita dalle Edizioni Ave, quello che si 
scopre è in verità un piccolo tesoro, 
caratterizzato da quell’ampiezza di confini e 
da quell’apertura di prospettive che, forse, 
solo una personalità di spessore quale 
quella di Morin poteva permettersi. Come 
rimarca don Luigi Ciotti nella prefazione 
all’opera, l’originalità e - aggiungiamo – la 
profondità della domanda posta da Morin sta 
proprio nell’ excursus personale e 
intellettuale del suo autore, che ancora oggi 
si contraddistingue per la grande curiosità e 
vivacità ma anche per l’assenza di paletti e 
demarcazioni tra le diverse aree del sapere. 

Più che a un saggio, ci troviamo di fronte ad 
una condivisione di riflessioni che spaziano 
dalla storia alla filosofia, dalla biologia 
all’economia, alle considerazioni sulle 
nuove tecnologie, senza tralasciare il 
fondamentale contributo delle esperienze 

personali; ambiti tutt’altro che slegati ma sottilmente collegati da una domanda che è 
soprattutto ricerca o, dovremmo dire, riscoperta di un elemento decisivo nello sviluppo 
della storia dell’uomo, la fraternità appunto. Morin prova a instillare nel lettore germi di 
curiosità, piuttosto che rispondere alla domanda, come se quest’opera fosse una 
prefazione ad un lavoro più ampio; una sorta di conversazione virtuale con il lettore, 
seminando spunti per un approfondimento multidisciplinare concernente la fraternità. 

Egli parte con quello che potremmo definire il più comune dei riferimenti culturali e 
storici della fraternità, ossia il trittico libertà-eguaglianza-fraternità partorito dalla 
Rivoluzione francese, segnalando come  l’integrazione tra questi tre termini sia tutt’altro 
che automatica e che, anzi, l’oblio subito dalla fraternità abbia comportato una 
contrapposizione spesso  tragica tra i due restanti principi: basti pensare all’esasperato 
liberismo economico provocato dalla globalizzazione e alle conseguenze in termini di 
diseguaglianza economica e sociale che ne sono derivate. 

La fraternità quindi si ripropone come principio di equilibrio e di combinazione degli altri 
due; ma Morin già in questa sede pone il primo quesito al lettore: 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 37 

“La fraternità , allora, ci pone un problema: non può essere imposta dall’alto 
o dall’esterno; non può venire che dalle persone. La sua fonte è dunque in 
noi. Dove?”22. 

Morin, secondo un approccio prettamente laico ma non meno efficace, definisce in ogni 
essere umano la presenza di due “quasi software”  ( per usare le sue stesse parole): il 
primo di carattere egocentrico legato al “me-io” che consente ad ogni individuo una 
corretta autoaffermazione; un secondo invece che si manifesta fin dalla nascita 
attraverso i simboli  più semplici e naturali, un sorriso, uno sguardo, una carezza: è la 
dimensione del “noi”, del “tu”, che riconosce l’altro e che consente ad ogni individuo di 
non chiudersi in un nocivo e mortale egoismo. In una parola, ciò di cui parla Morin è la 
relazione, la vera fonte della fraternità. 

Come detto, Morin non si limita ad una riflessione storica e/o filosofica, ma attraversa 
diverse aree della conoscenza senza alcun disagio, segnalando quelle tracce di 
fraternità che forse, troppo spesso, sono state tralasciate in nome di posizioni dal sapore 
dogmatico: un esempio per tutti la riflessione dell’autore in merito alle fonti biologiche 
della fraternità. 

Morin mette in guardia da una lettura superficiale della teoria darwiniana sull’evoluzione 
della specie, soffermandosi  invece su un dato spesso trascurato, ovvero quanto 
socialità e solidarietà  siano presenti in natura: forme di associazionismo che si 
contrappongono in una costante dialettica a manifestazioni di rivalità e conflitto, anche 
di specie diverse, a confermare come anche nel mondo naturale ogni singolo gruppo, 
ogni singola società sia il luogo di “una relazione al tempo stesso complementare e 
antagonistica (dialogica) tra solidarietà e conflittualità”23. 

Tale dialettica consente a Morin di puntualizzare un altro aspetto importante: guai a 
pensare alla fraternità come un obiettivo statico da raggiungere e acquisire; la fraternità, 
se non compresa appieno, ha in sé rischi di chiusura e cristallizzazione. 

Citando proprio le figure di Abele e Caino, Morin ricorda come ogni fraternità possa 
manifestarsi in una rivalità, se a prevalere sono Polemos e Thanatos, intesi come 
principi, istinti di separazione e distruzione. 

La fraternità non può dunque essere principio rigido, piuttosto “deve rigenerarsi senza 
posa, giacché senza posa essa è minacciata dalla rivalità”24.  

Quella di Morin però non è solo un’affermazione delle proprie conoscenze o della propria 
indipendenza di pensiero: è anche testimonianza di quanto e come la fraternità si sia 
manifestata, incarnata nella sua esistenza. Dalla fuga dalla Francia nel 1940 
all’esperienza nella Resistenza e della liberazione di Parigi, dal maggio ’68 alla caduta 
del muro di Berlino, Morin con grande calore e coinvolgimento trasmette, nelle pagine 
dedicate a quelle che lui definisce “Le mie Fraternità”25 (pag.31), quanto tale principio 

 
22 Morin, E. (2020). La fraternità: perché? Resistere alla crudeltà del mondo. Roma: AVE, 
14. 23. 
23 Ibidem, 23. 
24 Ibidem, 29. 
25 Ibidem, 31. 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 38 

abbia contato nella sua vita, in singoli frammenti, o in modo provvisorio, non duraturo, 
ma non per questo meno decisivo per la propria esistenza: 

“Vi sono fraternità durevoli (…) ma vi sono anche dei momenti provvisori di 
fraternità vissuti nella gioia di una festa d’amici, di un incontro in un viaggio, 
di una vittoria calcistica, di una manifestazione di strada (…) Queste fraternità 
provvisorie dovute all’incontro, al caso, all’adesione entusiasta, a dei 
nonsoché in cui due esseri  si riconoscono più che compagni, sono momenti 
solari che riscaldano le nostre vite lungo il loro cammino in un mondo 
prosaico.”26 

Giungendo alle ultime pagine, la risposta alla domanda iniziale appare dunque meno 
complessa e distante da noi: in un mondo che spesso manifesta il suo lato più 
individualistico e antagonistico, la fraternità appare sempre più come lo scopo e al 
tempo stesso il mezzo per superare rivalità e conflitti, diseguaglianze e crudeltà. 

 

 

Bibliografia 

Morin, E. (2020). La fraternità: perché? Resistere alla crudeltà del mondo. Roma: AVE. 

 

*Fabio Rossi. Laurea Magistrale in Giurisprudenza, Specializzazione in Economia e 
gestione aziendale (LUISS School of Management), Master in Etica pubblica (Pontificia 
Università Gregoriana). Impegnato nel sociale, è Educatore in Convitto Nazionale. 
  

 
26 Ibidem, 35-36. 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 39 

Medico e paziente: un gioco di sguardi 
Fabio Frisone* 

 

Siamo sicuri che la relazione tra il paziente ed il proprio medico sia del tutto superflua? 
Capisco che la domanda possa sembrare provocatoria, ma questo è quanto molti sono 
arrivati a credere oggi. I decreti governativi finalizzati a contrastare il Covid-19, sono 
dovuti intervenire, infatti, anche sul complesso equilibrio del rapporto medico-paziente.  

 
Luke Fildes, The Doctor, 1891. Tate Gallery, Londra 

Di fatto, sommando le richieste volte a contrastare la pandemia a ciò che nel frattempo 
era già venuto a costituirsi come prassi terapeutica, medico e paziente rischiano di non 
incontrarsi. Ma si può davvero considerare che i valori scaturiti, ad esempio, dall’esito 
degli esami clinici non abbiano bisogno di essere valutati da un medico che, nel corso 
del tempo, ha imparato a conoscere il proprio paziente?  

La storia dietro la cartella clinica 

Forse occorre riflettere più a fondo sul fatto che dietro questo rapporto esiste una storia, 
così come c’è una storia dietro ad una cartella clinica. E se non si affina lo sguardo per 
riconoscere l’importanza di questo rapporto, si rischia di dare alla scienza – o alla 
tecnica – un compito che supera le sue possibilità. Sin dalle sue origini l’arte medica ha 
riconosciuto l’importanza di non limitarsi alle indicazioni “oggettive” fornite dalla 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 40 

scienza. A tal riguardo, Ippocrate, attraverso un monito rimasto famoso nel corso dei 
secoli, avvertiva i medici di non andare oltre le proprie competenze: “Il medico che si fa 
filosofo diviene pari a un dio”. Sembra inoltre che esista un motivo valido che spiega 
l’esigenza di esercitare “filosoficamente” la professione medica: le malattie hanno 
bisogno di essere colte da un punto di vista capace di riconoscere la differenza tra i 
presupposti organici e l’individuo nella sua interezza. 

Quando un paziente consegna la propria esistenza gettandosi tra le braccia di un medico 
perché privato della sua tipica possibilità di progettare un futuro e di vivere pienamente 
la propria vita, esprime un disagio che oltrepassa il mero aspetto organico. Assumere 
tale consapevolezza, pertanto, significa evitare di ridurre l’individuo a semplice 
organismo. E questo fa parte della professione medica. 

Sebbene tale impostazione trovi le sue origini a partire dalla comparsa della medicina, 
allo stato attuale risulta evidente che l’approccio con il quale il medico visita il paziente 
resta spesso confinato al mero aspetto anatomico, oggettivo, ma, come direbbe Karl 
Jaspers che era  medico e, allo stesso tempo, uno dei più illustri filosofi del secolo 
scorso, “quando l’uomo è oggettivato, in quanto tale non è mai se stesso”27. 

La metodologia scientifica moderna, nel tentativo di spiegare un soggetto oggettivandolo 
per esigenze di metodo, ha reso il mondo della salute lontano dalla possibilità di 
accogliere ogni individualità. Tuttavia, al di là dei nessi causali sottostanti ad una 
disfunzione organica, sui quali occorre intervenire con tutti gli strumenti appropriati, 
l’essere-malato non può venire ridotto e compresso al fine di ottenere un inquadramento 
statistico. La statistica, infatti, è certamente utile, ma solo fino a quando evita di ridurre 
il paziente alla sua componente fisiologica perché, come rileva il filosofo Umberto 
Galimberti, “se si isola il corpo dall’esistenza, se lo si astrae dal suo vissuto quotidiano, 
ciò che si incontra non è più la corporeità che l’esistenza vive, ma l’organismo che la 
biologia descrive”28.  

Non bisogna dunque dimenticarsi che ogni paziente è unico e irripetibile. 

 

Medico-paziente: un comune destino 

Il coinvolgimento relazionale costituisce, in effetti, la condizione di partenza per 
qualsiasi tipo di cura. Oltre a perseguire un ordinamento scientifico capace di trovare 
principi universali volti a descrivere ciò che avviene in termini naturalistici, dunque, nel 
campo della salute occorre attribuire preminente importanza a cogliere il significato che 
le malattie assumono per ciascun paziente. I presupposti di cura trovano la loro 
collocazione all’interno di un percorso terapeutico che ha bisogno di una conoscenza 
ottenuta mediante la condivisione di un destino comune che caratterizza il rapporto 
paziente-terapeuta.  

In tale percorso, dunque, occorre affinare la capacità del medico di sentire dentro di sé 
la responsabilità per l’altro, perché la conoscenza ottenuta attraverso il filtro di una 
metodologia impersonale risulta insufficiente per un effettivo riscontro terapeutico. A tal 
proposito, risulta opportuno rilevare che Eugenio Borgna (2015), uno dei più importanti 

 
27 Jaspers, K. (1964). Psicopatologia generale. Roma: Il pensiero scientifico, 848. 
28 Galimberti, U. (2006). Opere. 4. Psichiatria e fenomenologia. Milano: Feltrinelli, 266. 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 41 

psichiatri italiani contemporanei, interpreti la pratica terapeutica come una vera e 
propria “comunità di destino”, in cui la terapia riesce ad assumere valenza curativa solo 
quando il destino del paziente e del terapeuta si compenetrano a tal punto da delineare 
un percorso di guarigione in cui viene previsto un comune impegno per il raggiungimento 
dell’obiettivo. Prendersi cura degli uomini in un contesto terapeutico, nella fattispecie, 
significa fare in modo che da tale rapporto non scaturisca una prospettiva verticale atta 
a promuovere un compassionevole aiuto dell’uno-sull’altro, ma far sì che la terapia, 
muovendosi all’interno di un paradigma relazionale incentrato nell’uno-per-l’altro, si 
profili come spazio di cura autentica. Questo orientamento ha rilevanza non solo per le 
terapie di tipo psicologico ma, in forme e misure diverse, per tutti gli eventi terapeutici 
nei quali è in gioco un rapporto tra persone. 

In questo contesto, pertanto, si tratta di affinare le capacità offerte dall’intelligenza del 
cuore, la quale mette in luce che “il medico e il malato sono entrambi esseri umani, e 
come tali accomunati nel destino. Il medico non è solo un tecnico, né solo un’autorità, 
ma un’esistenza per un’esistenza, un essere umano transeunte insieme con gli altri”29. 
Riuscire ad avere un mondo in comune, però, potrebbe non bastare se al contempo si 
cercasse di ricondurre alla propria visione del mondo quella altrui. Per questa ragione 
sarebbe auspicabile che un paradigma relazionale come quello della fraternità (Baggio, 
2007, 2012), promotore di diversità e al contempo custode del pari diritto, trovasse modo 
di abbracciare anche il campo della salute. 

D’altra parte, come rileva lo psichiatra e psicoterapeuta Giovanni Stanghellini, 
“comprendere l’altro significa in primo luogo ammetterne l’incomprensibilità. Averne 
cura significa restare consapevoli della sua irraggiungibilità”30. Da questa prospettiva, 
trovano ancora una volta spazio le parole di Galimberti, che mettono in luce come risulti 
“necessario abbandonare ogni sistema di riferimento non solo ‘scientifico’, ma anche 
‘proprio’ per entrare nel mondo altrui onde scorgervi la norma che regge il suo mondo in 
tutte le sue manifestazioni. La strada ce la offre l’altro, quando ci mette a disposizione 
quella possibilità che è nell’essenza di ogni esistenza: la possibilità della co-
esistenza”31. 

Avere coscienza che il percorso terapeutico si configura a partire da uno sfondo 
filosofico-umanistico, orienta il campo della salute su dei binari volti ad ostacolare 
qualsiasi tipo di riduzionismo e ad offrire allo spazio dell’incontro l’importanza che gli 
compete. 

 

Bibliografia  

Baggio, A. M. (Ed). (2012). Caino e i suoi fratelli: il fondamento relazionale nella politica e 
nel diritto. Roma: Città Nuova. 

Baggio, A. M. (Ed.). (2007). Il principio dimenticato: la fraternità nella riflessione 
politologica contemporanea. Roma: Città Nuova. 

 
29 Jaspers, 849. 
30  Stanghellini, G. (2018). “La responsabilità di comprendere”. In Molaro, A.  
(Ed.). Daseinsanalyse, psichiatria, psicoterapia. Milano: Raffaello Cortina Editore, 217-218. 
31 Galimberti, 364-365. 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 42 

Borgna, E. (2015). La comunità di destino. Un nuovo principio di speranza. Milano: 
Feltrinelli. 

Galimberti, U. (2006). Opere. 4. Psichiatria e fenomenologia. Milano: Feltrinelli. 

Jaspers, K. (1964). Psicopatologia generale. Roma: Il pensiero scientifico. 

Stanghellini, G. (2018). “La responsabilità di comprendere”. In Molaro, A.  
(Ed.). Daseinsanalyse, psichiatria, psicoterapia. Milano: Raffaello Cortina Editore, 205-
238. 

 

*Fabio Frisone. Psicologo clinico. Dottorando di ricerca in Scienze cognitive 
nell’Università di Messina. 

  



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 43 

Lo spazio del Covid-19: una prospettiva antropologica 
 Feliciano Tosetto*, 20 ottobre 2020 

 
La pandemia che stiamo vivendo è ciò che in antropologia si chiama un “fatto sociale 
totale”. Marcel Mauss (2011) lo ha per primo definito come un evento significativo per la 
maggioranza della società e che ha ripercussioni nelle pratiche e nelle credenze di tutti 
noi. Nel nostro caso, la pandemia ha riconfigurato le nostre pratiche relative allo 
spostamento e alla comunicazione, ha rotto l’equilibrio tra queste due dimensioni, che 
l’antropologo Arjun Appadurai individua come le  fondamenta della modernità 
globalizzata (2001). Impediti gli spostamenti a livello globale, l’unico modo di mantenere 
le relazioni sulle grandi distanze è stato “riconfigurarle” attraverso i media elettronici. 
Tutto il portato della rivoluzione dei trasporti si è d’improvviso svuotato, per andare a 
riempire la comunicazione digitale, ed entrambe le dimensioni che ci rendono uomini 
contemporanei hanno subito una drastica trasformazione: una, la possibilità di 
spostarsi, è messa a tacere, l’altra, la comunicazione mediata, è  portata all’ipertrofia.  
 

 
Tutto ciò si è tradotto in 
nuove esperienze dello 
spazio. C’è chi si è visto 
rinchiuso durante il lock-
down in luoghi troppo 
ristretti, magari in una 
convivenza forzata che ha 
esasperato situazioni 
critiche già esistenti; altri, 
invece, hanno potuto 
continuare a muoversi per 
lavoro e magari avevano a 
disposizione un ampio 

spazio dove muoversi e respirare. L'impatto più esteso della pandemia è stato quello di 
riconfigurare, in particolare, il modo in cui viviamo gli spazi interpersonali e domestici.  

Molti antropologi mettono in luce come il nostro modo di abitare plasmi il modo in cui 
noi vediamo il mondo (Levi-Strauss, 1992; De Martino, 1951; Bourdieu, 2003). Questa 
intuizione viene approfondita da Ingold (2004) che vede nell’esperienza abitativa il mezzo 
attraverso il quale diamo un ordine e un significato alle nostre vite e ci plasmiamo come 
esseri umani. Questo “plasmare” noi stessi è ciò che Francesco Remotti (2013) chiama 
antropopoiesi. La peculiare esperienza di spazio domestico che il covid-19 ci ha costretti 
a fare è importante poiché, se i processi con cui plasmiamo noi stessi sono influenzati 
dal modo in cui abitiamo lo spazio, una variazione di questo ci orienta verso un diverso 
modo di dare forma alla nostra umanità. 

Abitare è qui inteso nel suo senso più ampio di processo relazionale, di condividere lo 
spazio della nostra esistenza con gli altri e non si limita quindi alla materialità delle mura 
domestiche. Siamo passati da una molteplicità e da una libertà di accesso ai vari 
ambienti (il bar, il centro commerciale, il treno, impianti sportivi ecc.) a dover limitarci a 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 44 

pochi spazi riservati alla nostra sopravvivenza biologica. Stiamo passando dalla 
relazione con i paesaggi condivisi al ritiro nello spazio privato. Questo ritiro non è una  
libera scelta di eremitaggio ma, al contrario  si trascina dietro le aspettative, i ruoli e le 
pratiche che abbiamo vissuto negli spazi pubblici e, attraverso il passaggio al virtuale, li 
porta dentro la nostra vita privata, e  sgretola i confini che essa aveva con la vita pubblica. 
Ci troviamo in case che non ricordiamo più come abitare, indossando la cravatta e la 
camicia da ufficio, ma per rimanere in camera da letto, sbirciando attraverso il monitor 
nelle cucine dei colleghi.  

La dimensione spaziale infine si riconfigura anche nei modi con cui viviamo le relazioni, 
nella distanza interpersonale. Viviamo una sospensione di quelli che il sociologo 
canadese Erving Goffman (2017) individua come “rituali di deferenza e contegno”. 
Questi infatti, che vanno dal saluto allo sguardo, sono basati su scambi fisici in 
presenza, in ambienti predisposti, dove la fisicità è essenziale. Ci siamo dovuti 
reinventare questa dimensione rituale che serve a riconoscere la sacralità dell'altro, 
traducendoli in un galateo dello smart working dove i diversi ruoli che viviamo si trovano 
sovrapposti nell’ambiente domestico. Da lontano, nel telelavoro, non è più possibile 
esprimere la vicinanza comunitaria consueta tramite strette di mano ed abbracci; in 
questo caso i rituali di deferenza, di contegno, si spostano sul piano verbale. 

L'antropologo Edward T. Hall (1990) ha introdotto il concetto di “prossemica”: è lo studio 
di come usiamo lo spazio interpersonale a scopo comunicativo. Con la pandemia il 
nostro modo di vivere lo spazio è passato da una prossemica a cui siamo stati 
socializzati fin dalla nascita ad un mondo dove la prossimità è minaccia di contagio e ci 
rende tutti esposti al pericolo di infezione. 

Siamo alle prese con una riorganizzazione collettiva dello spazio sociale che si traduce 
in pratiche dell’abitare diverse: ci ritiriamo all’interno delle nostre case per paura, ma 
anche per responsabilità rispetto ai gruppi sociali più esposti. 

Merleau-Ponty (2014) ci ha spiegato che il nostro corpo è, sì, il mezzo con cui viviamo nel 
mondo, ma è anche il “dispositivo” attraverso il quale abbiamo – o perdiamo - un mondo: 
si accentua la logica del dentro e del fuori, la sicurezza della casa rispetto al rischio del 
mondo esterno del contagio; aumenta l’attenzione ad ogni parte “confinante” del nostro 
corpo e per questo usiamo mascherine, guanti e igienizzante. Il nostro stesso corpo 
rischia di trasformarci in mediatori del virus, in  agenti di contagio: diventiamo 
indistinguibili dal pericolo dell’infezione. 

La dimensione della socialità è costitutiva dell'umano; per questo, per quanto la 
trasformazione degli spazi ci costringa ad un distanziamento sociale, la nostra creatività 
rielabora il patrimonio culturale per inventare nuove forme di relazione. Stiamo attenti, 
perché in questo periodo di reinvenzioni la nostra iniziativa sia guidata da un progetto di 
umanità che non si fondi sulla paura dell'altro ma sulla responsabilità verso l’altro, non 
solo come individui ma anche come comunità.  

 

Bibliografia 

Appadurai, A. (2001). Modernità in polvere (Vol. 4). Milano: Meltemi Editore. 

Bourdieu, P. (2003). Per una teoria della pratica. Milano: Raffaello Cortina Editore. 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 45 

De Martino, E. (1951). “Angoscia territoriale e riscatto culturale nel mito Achilpa delle 
origini”. Studi e materiali di storia delle religioni, 23, 51–66. 

Goffman, E. (2017). Interaction Ritual: Essays in Face-to-Face Behavior. London-New 
York: Routledge. 

Hall, E. T.  (1990).The hidden Dimension. New York: Anchor Books. 

Ingold, T. (2004). Ecologia della cultura (Vol. 16). Milano: Meltemi Editore. 

Lévi-Strauss, C. (1992). Parole date: le lezioni al Collège de France e all'Ecole pratique 
des hautes études (1951-1982). Torino: Einaudi. 

Mauss, M. (2011).Saggio sul dono. Milano: Corriere della Sera. 

Merleau-Ponty, M. (2014). Il visibile e l’invisibile. Firenze: Giunti. 

Remotti, F. (2013). Fare umanità: I drammi dell'antropo-poiesi. Roma-Bari: Laterza, 
2013. 

 
*Feliciano Tosetto. Antropologo, Dottorando in “Scienze politiche” nell’Istituto 
Universitario Sophia. 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 46 

I risvolti emotivi dei principi politici 
 

Fabio Frisone* 
 
Si è riflettuto a fondo sul fatto che uno Stato che privilegia e applica un principio politico 
piuttosto che un altro favorisce, consapevolmente o meno, anche il germogliare di 
emozioni e sentimenti che hanno a che fare col suo principio guida? 
Concentrandosi su quanto accaduto nel secolo scorso, si nota che le due principali 
superpotenze di allora, Stati Uniti ed Unione Sovietica, hanno generato due prospettive 
culturali radicalmente differenti. Una chiave di lettura – ulteriore rispetto alle molte altre 
che vengono comunemente utilizzate - per cogliere la radicalità di tale differenza 
consiste nel comprendere il diverso substrato emotivo che le due nazioni hanno 
contribuito a plasmare nel proprio popolo. 

Partendo, per iniziare una riflessione, 
da una certa condivisa universalità di 
almeno sei emozioni riferite a 
tristezza, paura, rabbia, disgusto, 
sorpresa e gioia (Ekman, 1971), per 
cogliere l’importanza effettiva di 
un’ideologia politica occorre anche 
riflettere su quanto quest’ultima sia 
in grado di conferire peso ad alcuni 
sentimenti ed emozioni piuttosto che 
ad altri. 

Attenendosi al caso delle due 
superpotenze, è opinione diffusa che il principio promotore dell’ideologia politica 
americana risulti facilmente rintracciabile nella libertà, così come il motore guida 
dell’Unione Sovietica venne rappresentato dall’uguaglianza.  

Al fine di indagare su ciò che la sollecitazione dei principi ha generato nei corrispettivi 
territori, è bene iniziare a considerare il quadro emotivo che li sottende. 
Per affinare lenti capaci di cogliere il panorama emotivo e sentimentale sottostante al 
principio di libertà, risulta utile partire dalla sua etimologia. Libertà viene dal latino 
libertas, che a sua volta deriva da liber, termine adoperato per indicare chi non era 
schiavo, ossia un individuo privo di vincoli. Inoltre, la radice del termine (lib) risulta 
analoga a quella di definizioni impiegate per esprimere piacere (libidine, libare), come a 
voler indicare che chi è libero fa ciò che più gli piace (Dizionario etimologico online). 
Attraverso l’analisi etimologica, dunque, si può arrivare a intuire che chi predilige tale 
principio, soprattutto quando riconosce di avere una scelta e di essere “libero di” (Berlin, 
1974) aumenta le proprie possibilità per sperimentare emozioni di gioia, oltre che 
sentimenti positivi legati ad intraprendenza, coraggio, allegria, divertimento, godimento, 
soddisfazione, appagamento, eccitazione ed euforia. D’altra parte, “libero da” vincoli e 
dal peso della responsabilità altrui, può provare emozioni di tristezza e paura, e con esse 
risvolti sentimentali connotati da solitudine, angoscia, superbia, malinconia, noia ecc. 
(vedi Tab. 1). 
 
Tab. 1. Risvolti emotivi e sentimenti che i principi politici esaminati potrebbero offrire 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 47 

 Emozioni 
positive 

Sentimenti positivi Emozioni 
negative 

Sentimenti negativi 

Libertà gioia allegria, divertimento, 
godimento, 
soddisfazione, euforia, 
eccitazione, 
appagamento, coraggio, 
intraprendenza 

paura 

tristezza 

angoscia, malinconia, 
solitudine, noia, 
abbandono, superbia, 
invidia, indifferenza, 
prepotenza, ambizione, 
arroganza, bramosia, 
disperazione, egoismo, 
impetuosità, noncuranza, 
onnipotenza, 
sconsideratezza, 
smoderatezza, 
superiorità, tracotanza 

Uguaglianza gioia sollievo, giustizia, 
accettazione, 
tolleranza, dignità, 
sopportazione, 
temperanza, tranquillità 

rabbia 

disgusto 

odio, indignazione, 
svogliatezza, 

autosvalutazione, apatia, 
invidia, obbligazione, 
ostilità, rancore, 
amarezza, artificiosità, 
astio, codardia, disagio, 
imperturbabilità 

Fraternità sorpresa 

gioia 

stupore, meraviglia, 
gratitudine, 
entusiasmo, pace, 
serenità, vicinanza, 
compassione, affetto, 
altruismo, 
ammirazione, 
benevolenza, clemenza, 
complicità, 
disponibilità, dolcezza, 
generosità, indulgenza, 
misericordia, 
moderatezza, modestia, 
riverenza, tenerezza 

Paura 
tristezza 
rabbia 

fragilità, dolore, 
commozione, 
commiserazione, 
compianto, cordoglio, 
delusione, incertezza, 
incongruenza, insicurezza 

 

In sintesi, dunque, si potrebbe affermare che quando si estremizza un principio a 
discapito di un altro, si rischia di ribaltarne il senso. Nessuno mette in discussione 
l’importanza dell’autonomia o dell’indipendenza, ma una libertà assoluta, sciolta dal 
legame con altri principi equilibratori, rischia seriamente di nuocere alla salute degli 
stessi cittadini che la proclamano. 

 

E l’uguaglianza? 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 48 

Analogamente, indagando sul significato del principio di uguaglianza, si nota come 
aequalem derivi da aequus, e indichi qualcosa di piano, unito, orizzontale (Dizionario 
etimologico online). 

Provando a cogliere i risvolti emotivi sottostanti all’applicazione politica di tale principio, 
non si può fare a meno di notare che anche in questo caso scaturiscono scenari 
complessi. 

È vero che quando una società conta prevalentemente sul principio di uguaglianza si 
propone di garantire diritti e doveri uguali per tutti, ossia uno scenario promotore di gioia 
e di sentimenti legati a tolleranza, accettazione, giustizia (vedi Tab. 1). 

Ma è anche vero che l’esercizio politico dell’uguaglianza rischia di trascurare alcune 
fondamentali differenze individuali: non è forse lecito riconoscere che non tutti i lavori e 
gli sforzi per essere compiuti implichino la medesima importanza? Provando a riflettere, 
ad esempio, su cosa accadrebbe se ciascuna categoria professionale venisse trattata 
allo stesso modo anche in ottica salariale, probabilmente il substrato emotivo 
prevalente verrebbe associato a vissuti di rabbia o a sentimenti anti-morali (Nussbaum, 
2011). Tra l’altro, occorre rilevare che un contesto nel quale il tentativo di appiattimento 
dell’individuo risulta prioritario, rischia di alimentare sentimenti negativi legati a odio, 
indignazione, svogliatezza e quant’altro (vedi Tab. 1). 

Un punto cruciale su cui riflettere per evitare di semplificare la questione riguarda il fatto 
che, in realtà, la strumentalizzazione emotiva delle ideologie politiche risulta capace di 
avvalersi persino di un medesimo sentimento per raggiungere finalità del tutto diverse, e 
dunque è importante essere consapevoli che una distinzione dei risvolti emotivi e 
sentimentali rispetto ad un dato principio politico può avere valore, ma solo se viene 
concepita all’interno di una dimensione fluida, che lascia spazio alle sfumature ed evita 
di dimenticare che ogni emozione e sentimento presentato per l’uno o l’altro principio, 
ha modo di trovare spazio anche negli altri. Ad esempio, come rileva il sociologo Helmut 
Schoeck (2006), è possibile osservare che sia nelle società comuniste che in quelle 
capitaliste, ci si serve dell’invidia per raggiungere i propri obiettivi. Al fine di promuovere 
la crescita del mercato, infatti, la società capitalistica “investe” sull’invidia come 
substrato emotivo cardine per accrescere il bisogno di emulazione. Al fine, invece, di 
portare a compimento la rivoluzione proletaria e l’instaurarsi dell’uguaglianza, la società 
comunista si serve della stessa per promuovere l’appiattimento sociale.  

 

Ideologie contemporanee 

Si dirà che i rischi sottostanti alla predilezione di un principio a discapito di un altro 
costituiscono ormai argomento vecchio, ma siamo sicuri che oggi le cose siano 
cambiate veramente? 

Andando a ritroso nel tempo, già alla fine del XVIII secolo, con la Rivoluzione francese fu 
possibile notare il concreto tentativo di tenere assieme principi politici chiaramente 
differenti: Liberté, Égalité, Fraternité. Rispetto a quest’ultimo principio, ci si potrebbe 
domandare se i rivoluzionari francesi avessero cercato supporto nella fraternità proprio 
per ottenere una coesistenza degli altri due principi precedentemente esaminati. 
Etimologicamente, la fraternità si riferisce ad una relazione innanzitutto tra maschi. 
Fraternus contiene, infatti, una terminazione (èrnus) che indica un legame di 



Global Theater  1-2024 – Quarterly Online Magazine - Multilingual Edition  
 

 49 

appartenenza (Dizionario etimologico online) che sembra inadatto a tradursi 
immediatamente su un piano universale. D’altra parte, alcune definizioni indicano che 
la fraternità riguarda un “accordo fraterno soprattutto tra persone che non sono fratelli” 
(Treccani). Quest’ultima chiarificazione potrebbe, forse, spiegare il motivo per il quale, 
quando si riflette sulle implicazioni emotive sottostanti al principio politico della 
fraternità, emergono tratti non esclusivamente virili. A tal proposito, si rileva che anche 
stavolta l’emozione positiva sottostante alla possibilità di sentirsi fratelli è riconducibile 
alla gioia. In questo caso, però, la riscoperta di sentirsi fratelli nonostante la non 
appartenenza sanguigna, prima ancora di portare con sé dinamiche appartenenti alla 
gioia, sembra richiamare molto la sorpresa, e la commistione tra queste due emozioni 
positive dà luce ad una varietà sentimentale che annovera lo stupore, la tenerezza, la 
gratitudine ecc. (vedi Tab. 1). Inoltre, se si dovesse immaginare cosa si prova quando 
succede una disgrazia ad un fratello, probabilmente lo scenario prospettato farebbe 
emergere vissuti emotivi legati a paura, tristezza e rabbia, e con essi riflessi sentimentali 
afferenti a dolore, fragilità, commozione (vedi Tab. 1). 

Sembra dunque che ciascun principio politico porti con sé delle peculiarità capaci di 
trascendere il mero aspetto “amministrativo” e di attestarsi su piani a tal punto profondi 
da riguardare la natura più intima dell’uomo. Dato che le implicazioni di ogni principio 
politico hanno la possibilità di incidere profondamente sull’interiorità emotiva di 
ciascuno, non risulterebbe maggiormente opportuno imparare a considerare ogni 
singola persona un bene comune (Baggio, Bruni, & Smerilli, 2020)? E, se così fosse, cosa 
bisognerebbe fare per imparare a difendersi dalla strumentalizzazione emotiva con cui 
sono solite agire le ideologie politiche? 

Un buon punto di partenza sta nella possibilità di riconoscere e coltivare le proprie 
emozioni ed i propri sentimenti, senza dimenticarsi di metterli in dubbio, perché non 
sempre ciò che si prova risulta libero dall’influsso dell’ideologia. 

 
 
 
Bibliografia  
Baggio, A. M., Bruni, L. & Smerilli, A. (2020). Alcune chiavi di lettura di Fratres Omnes: 
https://www.youtube.com/watch?v=HiXHwYFRYK8  
Berlin, I. (1974). "Due concetti di libertà". In Passerin D’Entrèves, A. (Ed.). La libertà politica, 
Roma:  Edizioni di Comunità, 103-161.  
Dizionario etimologico online:  
https://www.etimo.it/?term=eguale; https://www.etimo.it/?term=fraterno. 
Ekman, P. (1971). "Universal and cultural differences in facial expressions of emotions”. In Cole, 
James (Ed.)." Nebraska symposium on motivation. Cultural Psychology, Vol. 19, 207-282. 
Enciclopedia Treccani: https://www.treccani.it/vocabolario/ricerca/fraternita/  
Nussbaum, M. (2011). Non per profitto: Perché le democrazie hanno bisogno della cultura 
umanistica. Bologna: il Mulino.  
Schoeck, H. (2006). L’invidia e la società. Macerata: Liberilibri. 
 

*Fabio Frisone. Psicologo, dottorando di ricerca in Scienze cognitive, Università di 
Messina 

https://www.youtube.com/watch?v=HiXHwYFRYK8
https://www.etimo.it/?term=eguale
https://www.etimo.it/?term=fraterno
https://www.treccani.it/vocabolario/ricerca/fraternita/

